
 1 

 
 
 

Numéro 10 (2) décembre 2021 
_____________________________________________________ 

 
À la recherche d’un passé lointain : 

histoire nationale et identité dans le roman historique contemporain 
_____________________________________________________ 

 

Histoire et identité dans La Terre qui penche et Du Domaine 
des Murmures de Carole Martinez 

 
Myriam WHITE-LE GOFF 

Univ. Artois, UR 4028, Textes et Cultures, F-62000 Arras, France 
 
 
Résumé 
Les romans Du Domaine des Murmures (2011) et La Terre qui penche (2015) de Carole 
Martinez mettent au premier plan des personnages féminins et utilisent des éléments 
historiques tout en inventant une intériorité singulière aux héroïnes. Cette conception 
du féminin elle-même est liée au choix de la catégorie du roman historique. Carole 
Martinez exprime l’actualité du passé. On analyse ici quels modèles féminins l’auteur 
privilégie, pour donner à lire un Moyen Âge complexe. Cette conception de l’Histoire 
lui permet d’élargir la conception de l’identité. 
 
Abstract 
In Carole Martinez’s novels Du Domaine des Murmures (2011) and La Terre qui 
penche (2015), female characters are placed in the foreground and historical 
elements are used while the author creates a singular inner life for her heroines. This 
understanding of the feminine itself is linked to the choice of the historical novel 
genre. Carole Martinez expresses how present the past is. We analyse here which 
feminine models are preferred by the author, in order to convey to her readers the 
complexity of the Middle Ages. This perception of History allows her to enrich the 
concept of identity. 
 
Mots-clés : Femme, Mariage, Maternité, Merveilleux, Moyen Âge, Partenité, 
Psychologie, Réclusion, Roman historique, Voix. 
 
Keywords: Woman, Marriage, Maternity, Wonders, Middle Ages, Paternity, 
Psychology, Reclusion, Historical novel, Voice.  
  



 2 

Plan 

Femmes médiévales 

Une époque complexe et singulière 

L’Histoire 

Bibliographie 

 
  



 3 

 

Carole Martinez (née en 1966) a remporté le prix Goncourt des lycéens pour son 
roman Du Domaine des Murmures (2011). Il relate l’histoire d’Esclarmonde qui choisit 
de vivre en recluse plutôt que de céder au mariage arrangé préparé par son père. 
L’intrigue de ce roman se déroule au XIIe siècle. On retrouve le domaine des 
Murmures, dans le roman La Terre qui penche en 2015, dont l’histoire se passe cette 
fois au XIVe siècle. Dans ces deux récits, Carole Martinez met en avant des personnages 
féminins et jeunes, c’est-à-dire naturellement aux marges du monde aristocratique 
auquel ils appartiennent, sinon pour les possibilités de mariages profitables qu’ils 
représentent. Les deux romans s’appuient sur différents aspects de la civilisation 
ancienne en alliant des éléments purement historiques, la connaissance du contexte et 
en élaborant des personnages d’une puissante intériorité en tension avec les pressions 
qu’ils subissent. En explorant l’image du féminin livrée par l’auteur, on comprendra 
certaines motivations du choix du roman historique. Carole Martinez exprime 
l’actualité du passé au-delà d’un regard documentaire historique, au point qu’on oscille 
entre le sentiment de l’altérité et de la proximité du Moyen Âge. Dans un premier 
temps, on observera quels modèles féminins l’auteur met en avant, ce qui nous 
conduira à comprendre qu’elle élabore un Moyen Âge singulier et complexe. Enfin, cela 
permettra d’approcher une conception de l’Histoire propre à élargir la question de 
l’identité. 

Femmes médiévales 

Dans ses deux romans, Carole Martinez assigne les rôles de premier plan à des 
personnages féminins, en entourant ses héroïnes de nombreux autres personnages 
féminins de second plan, qui tous dessinent une constellation de modèles de femmes 
médiévales, à partir des témoignages historiques, littéraires voire mythologiques à 
propos de la période. Les visages de femmes qui ressortent des œuvres sont divers. Les 
jeunes héroïnes Esclarmonde pour Du Domaine des murmures et Blanche pour la 
Terre qui penche sont encore à un âge entre l’enfance et l’adolescence et leur histoire 
personnelle semble commencer au moment même où elle est niée par leur entourage, 
soit au moment où on prépare leur mariage, sans leur consentement, sans avoir pris 
en compte aucun de leurs désirs1. De manière générale, les femmes sont présentées 
comme celles dont on méprise la volonté et qu’on maintient dans un rôle soumis et 
docile, même si, précisément, les héroïnes cherchent à s’affranchir de ces lois. Les 
femmes semblent être l’objet de nombreuses violences, comme le viol2. Elles sont sans 
cesse contraintes3 et doivent supporter leur « condition de fille »4. Blanche s’écrie 
même : « J’aimerais tant être un garçon et non une créature tellement fragile et 

                                                   
1 « Mais, de mon désir, nul ne se souciait. / Qui se serait égaré à questionner une jeune femme, fût-elle 
princesse, sur son vouloir ? / Paroles de femme n’étaient alors que babillages. Désirs de femme, 
dangereux caprices à balayer d’un mot, d’un coup de verge. », Du Domaine des Murmures, Paris, 
Gallimard, 2011, p. 20 (ensuite DM). 
2 On pense à la tentative de viol de Blanche par Bouc, dans La Terre qui penche, Paris, Gallimard, 2015 
(ensuite TP). L’homme de main du père semble d’abord être le seul à se soucier de la petite fille, mais 
on découvre que son intérêt manifeste surtout un appétit lubrique pour la chair enfantine qui peut aller 
jusqu’au meurtre de ses victimes. 
3 TP, p. 21. 
4 TP, p. 23. 



 4 

mauvaise ! »5 Toute femme jugée déviante ou simplement libre subit la désapprobation 
et l’opprobre, parfois mortelle, de la communauté, comme en témoigne la Dame Verte6. 

Le mariage cristallise ces injustices infligées aux femmes. « Les filles n’ont pas leur 
mot à dire dès qu’il est question de les marier. Les filles n’ont rien à dire d’une façon 
générale »7. Esclarmonde, pourtant, refuse l’époux qu’on lui a choisi, ce qui constitue 
un affront terrible pour son entourage8. Elle explique : « j’ai déclaré que je m’étais déjà 
offerte au Christ, mais que personne jusqu’ici n’avait voulu l’entendre, tant il est dur 
pour une fille d’être écoutée même d’un père juste et aimant »9. Aiglantine, la sœur 
d’Aymon, jeune héros de La Terre qui penche, préfèrerait s’enfuir avec celui qu’elle 
aime10 que de se marier avec un homme qu’elle n’aime pas, pourtant 
 

Sur le parvis de la chapelle des Murmures, Aiglantine épouse Guillaume de Hautefeuille sans 
même le regarder, sans une plainte, sans une larme, devant les invités de son père, devant des 
chevaliers qui, demain, participeront au tournoi de la Beaume et ne songent déjà qu’aux joutes, 
devant ces belles dames qui s’aiguisent le regard et distribuent leurs manches ou leurs voiles aux 
champions afin qu’ils les laissent flotter sur leur heaume quand ils entreront en lice11. 

 

C’est là tout le paradoxe et toute l’hypocrisie de l’imaginaire amoureux médiéval, 
plein de courtoisie, et des lois matrimoniales qui oublient le sentiment. Quant à Aélis, 
la mère d’Aymon, en apparence paisible jusqu’à apparaître minérale, elle révèle à son 
époux le seigneur de Haute-Pierre, qu’Aymon est le fils de son amant, le père de 
Blanche. L’adultère et le mariage l’ont conduite à masquer tout sentiment et à se 
refuser à une affectivité spontanée. Autour de la problématique du mariage, on trouve 
encore la position de Douce, jeune et nouvelle épouse du père d’Esclarmonde : elle 
incarne une toute jeune femme, déjà veuve et qui craint de le redevenir, au risque de 
devoir encore changer de maison au bon vouloir de ses parents12. 

En dépit du charisme des héroïnes, ce qui ressort des romans est que l’espace de 
liberté des femmes est très limité et doit être inventé par chacune. Ainsi, dans La Terre 
qui penche, les sœurs bâtardes de Blanche se confondent dans une même soumission, 
une même crainte de la badine d’un père violent et mêlent leurs voix dans une chanson 
de toile sans fin, qui apparaît comme leur unique espace d’expression. La nature même 
des femmes n’est discutée que par des hommes, comme en témoigne la controverse 
empreinte d’une misogynie bien banale, rapportée dans le Domaine des Murmures, 
concernant la maternité de la Vierge Marie, très inspirée des débats courants 
historiquement attestés pendant la période13. Ces discours souvent au moins 

                                                   
5 TP, p. 24. 
6 TP, p. 235. 
7 TP, p. 344. 
8 DM, p. 26. 
9 DM, p. 26. 
10 TP, p. 186-187. 
11 TP, p. 252. 
12 DM, p. 78-79. 
13 « Certains, entrés très jeunes au monastère, n’avaient jamais connu ni même côtoyé les femmes, ce 
qui ne les empêchait pas de leur dicter une conduite par ministère interposé, d’autres ne pouvaient 
toujours pas se passer de leurs caresses malgré la corde qui, ceinturant leur soutane, symbolisait leur 
vœu de chasteté, mais tous discutaillaient ferme, sûrs de détenir la vérité sur le giron sacré. […] Son 
Corps ne ressemble pas à celui des femelles que vous avez côtoyées, a chevroté un troisième en bêlant. 
Sa Matrice n’a ni cette froideur ni cette humidité qui caractérisent le ventre des femmes et sont la cause 
de leur abject inassouvissement. La connaissance que vous avez de ces serpents qui, en quête de chaleur, 
viennent se frotter contre les hommes la nuit, cette connaissance vous éloigne de la vérité, si bien que 



 5 

superficiellement inspirés par des sources bibliques ou religieuses innervent 
effectivement les textes médiévaux14. Les hommes ont quasi tout pouvoir sur les 
femmes, comme en témoigne la fin du Domaine des Murmures où Amaury de Joux, 
 

s’était ensuite tourné vers sa femme désespérée pour la rouer de coups, mais il s’était arrêté juste 
avant que de la tuer et l’avait condamnée à finir ses jours en une geôle minuscule d’où elle pourrait 
contempler à satiété le gibet où il avait fait pendre le cadavre nu et sanglant de son si bel amant. 
En qualité de mari, n’avait-il pas tous pouvoirs sur son épouse adultère ?15 

 

Quand les femmes ont du pouvoir ou des responsabilités, elles semblent les tenir 
d’hommes et on en discute houleusement le bien fondé, par exemple, quand au départ 
en croisade, on se résout à confier un domaine à l’épouse qui demeure sur les lieux16, 
soulignant que l’identité et la permanence de certaines familles et de certains 
patrimoines dépendent étroitement d’une prise en charge féminine. Les femmes 
apparaissent comme les derniers remparts contre la destruction et le chaos, ou elles 
espèrent l’être, du moins, comme 
 

L’immense Bérengère [du Domaine des Murmures qui] s’est […] montrée en haut de l’une des 
deux petites tours encadrant la porte, [qui] avait poussé toutes les filles présentes à la suivre et à 
se substituer aux gardes, en les persuadant que le comte n’oserait s’attaquer à une place tenue par 
des femmes, qu’il perdrait son honneur en se comportant comme le chef d’une bande de 
brigands17. 

 

C’est un rôle qu’on assigne encore parfois aux femmes aujourd’hui. Si la condition 
des femmes mise en avant peut paraître assez sombre et parfois caricaturale, il faut la 
comprendre dans la mesure où grâce au caractère romanesque des œuvres, l’auteur 
peut creuser les personnages et mettre en lumière les forces de résistance, de résilience 
et de liberté tenaces des femmes, qui ne peuvent être entendues que comme des figures 
inspiratrices, fondatrices d’une identité féminine, pour leurs descendantes 
d’aujourd’hui. 

Toutefois, l’espace de liberté qui s’offre aux femmes médiévales mises en avant par 
Carole Martinez se déploie dans les marges de leur temps. Esclarmonde en a 
pleinement conscience : « On nous assomme de règles et de fables pour nous faire tenir 
en place, alors que le monde est le même au-delà du grand calvaire »18, « bien gardée 
depuis l’enfance ? Mais je n’ai trouvé un peu d’espace que dans le vol de mon faucon et 
dans la prière, la seule route que ce temps m’ait laissée est un chemin intérieur. J’ai 
creusé ma foi pour m’évader et cette évasion passe par le réclusoir »19. L’assertion de 
l’héroïne est profondément paradoxale et déceptive : son seul espace d’évasion et de 
liberté est l’enfermement extrême, la fermeture absolue. Toutefois, il faut comprendre 
qu’au réclusoir, Esclarmonde est soustraite aux violences et qu’une partie du monde 
vient à elle, alors même qu’elle n’aurait pu le connaître si elle s’était mariée, puisqu’on 
vient de loin pour la consulter ou recevoir sa bénédiction. C’est une image de la 
réclusion très différente de celle que propose Fred Vargas dans son roman de 2017, 
                                                   
seuls les moines restés chastes, loin des prédatrices, loin de l’horreur de leurs chairs et de leur mollesse, 
seuls ces purs-là peuvent vraiment apprécier le miracle de la naissance du Christ ! », DM, p. 87-88. 
14 Prenons par exemple, la femme vue comme un vase fragile, entièrement rempli par les hommes, dans 
DM, p. 166, qu’on trouve de la Bible jusque chez Hildegarde de Bingen. 
15 DM, p. 176. 
16 DM, p. 178. 
17 DM, p. 179. 
18 DM, p. 36. 
19 DM, p. 37. 



 6 

Quand sort la recluse, où elle expose une recluse abandonnée à une vie décadente, 
sordide et immonde. Pour Carole Martinez, la réclusion peut devenir une forme 
d’émancipation selon les contraintes spécifiques médiévales, pour des femmes 
intérieurement libres, singulières et indépendantes. D’ailleurs, le réclusoir peut 
paraître sublimé dans le roman, notamment par l’image d’un rosier qui en agrémente 
la rusticité. De fait, Esclarmonde rappelle : « Le pouvoir des immobiles était grand en 
mon siècle. Grâce à ce réseau d’emmurées »20. La recluse gagne un statut inaccessible 
à d’autres femmes et devient même un guide pour les hommes quand elle se fait 
prophétesse, par exemple21. D’ailleurs, historiquement, on sait que certaines recluses 
ont joué un rôle de premier plan dans la diplomatie ou la formation des élites 
religieuses. Hildegarde de Bingen, par exemple, aurait partiellement été formée par 
une recluse. Pour Fred Vargas, au contraire, la réclusion est liée à une forme de folie, 
qui, dans son roman, devient criminelle et meurtrière. D’ailleurs, dans les deux cas, la 
réclusion suit un viol ou, plus justement, est associé à un viol car pour Esclarmonde, le 
viol sanctionne la décision de quitter le monde, tandis que chez Fred Vargas, il le 
motive. Quoi qu’il en soit, il va de soi que la réclusion prend un aspect psychologique, 
particulièrement probant, pour Esclarmonde quand on lui enlève l’enfant conçu lors 
du viol et auquel elle s’est profondément attachée : « Je m’étais emmurée en moi-
même. Ma pensée m’encerclait, j’étais recluse en ma tristesse, plus de fenestrelle dans 
cet espace où mon âme s’était repliée »22. Par conséquent, ce réseau historique des 
recluses, leur lien intrinsèque avec des lieux et leur participation à un passé commun, 
mérite d’être au moins nuancé par la part simplement humaine, fragile, psychologique 
de leur expérience. 

Or l’une des caractéristiques des romans de Carole Martinez est l’intérêt pour la 
psychologie et pour les expériences féminines, en apparence par delà l’Histoire, comme 
la maternité. L’amour maternel d’Esclarmonde pour le bébé issu du viol semble 
suggérer l’universalité du sentiment maternel, dont Elisabeth Badinter23 a néanmoins 
bien montré le caractère relatif. L’amour qu’Esclarmonde conçoit immédiatement 
pour Elzéar ressemble à un coup de foudre : « il m’a regardée avec cette intensité, cette 
sagesse et ce calme merveilleux qu’ont les yeux des nourrissons »24. De même, pour 
Aélis de Haute-Pierre qui voue un amour inconditionnel à Aymon, son fils fou, dans 
La Terre qui penche, au point qu’elle incarne aux yeux d’Esclarmonde qui a perdu sa 
mère très jeune25 la mère idéale, aimante et patiente, qui accepte son enfant tel qu’il 
est. Le choix de mettre l’amour maternel en avant n’est pas angélisme ou naïveté de la 
part de Carole Martinez, c’est à la fois fine compréhension de certains mécanismes 
psychologiques et volonté de souligner une continuité de la condition féminine, bien 
au-delà des limites temporelles, historiques ou chronologiques. Une mère reste une 
mère, l’amour était déjà amour. Le passage qui exprime le mieux cette conception est 
celui où Elzéar est enlevé à Esclarmonde et où elle en perd même la pensée de Dieu : 
 

J’ai regardé, impuissante, mon enfant s’éloigner en prenant conscience que je ne le reverrais sans 
doute jamais. J’ai compris cette douleur à laquelle Dieu avait condamné les femmes depuis la 
chute. L’enfantement n’était pas seulement une torture physique, mais une peur attachée comme 

                                                   
20 DM, p. 61. 
21 DM, p. 52. 
22 DM, p. 190. 
23 Voir Élisabeth BADINTER, L’Amour en plus : histoire de l’amour maternel (XVIIe-XXe siècles), Paris, 
Flammarion, 1980. 
24 DM, p. 66. 
25 DM, p. 59. 



 7 

une pierre à une joie intense. Les mères savaient la mort déjà à l’œuvre dès le premier souffle de 
leur enfant, comme accrochée à leur chair délicate. Souviens-toi que tu es poussière ! 
J’avais encore son parfum sur les mains, la douceur de sa peau au bout de mes doigts, l’empreinte 
de sa tête sur mon épaule. La peau fine de mes seins, où toutes mes humeurs se déversaient 
soudain par jets, allait se déchirer comme tissu, mon être éclaterait bientôt tant mon corps 
débordait de tendresse et de lait. 
Ô ce vide en mes bras comme un creux en mon âme ! 
Et, pour la première fois, Dieu ne m’était d’aucune aide. M’avait-Il abandonnée comme je venais 
d’abandonner mon fils ? J’ai tenté de prier pour combler la solitude immense. Mais rien ne venait 
à bout d’une peine trop grande pour tenir tout entière en mon corps, pour tenir tout entière en 
cette petite pièce ou dans l’infime paysage qu’encadrait ma fenestrelle. Il me semblait que la forêt 
elle-même n’aurait pu contenir ce désert-là. 
Dieu n’avait plus la place, tant Elzéar absent m’emplissait26. 

 

Ce n’est plus une héroïne médiévale qui parle là, ou pas seulement, c’est aussi une 
femme qui nous ressemble. Ou, si l’on veut présenter la chose autrement, c’est 
précisément, parce qu’elle nous ressemble que l’on peut considérer qu’elle est un 
maillon de notre histoire, personnelle et collective. 

Mais pour l’amour, les pères ne sont pas en reste, ce qui pourrait étonner quand on 
considère l’image qu’on se fait de l’homme et du père au Moyen Âge27. Cela s’explique 
au niveau diégétique par le fait que les deux héroïnes sont orphelines de mère, mais 
pas seulement. Ainsi, quand Aymon git inanimé après s’être presque noyé dans la Loue, 
le seigneur de Haute-Pierre qui sait pourtant que l’enfant n’est pas de lui, fait un 
magnifique discours disant combien il s’est laissé toucher et transformer par cet enfant 
hors norme depuis sa naissance à laquelle, contre tous les usages, il a voulu assister : 
 

Cet enfant, je l’ai tant aimé que peu m’importe que vous l’ayez conçu avec un autre. C’est moi qui 
l’ai élevé, c’est moi qui l’ai porté dans mes bras, c’est moi qui ai entendu son premier et son dernier 
cri. Je suis son père ! Non, vraiment vous ne saurez jamais ce qu’est l’amour28. 

 

Pourtant la tendresse des pères ne va pas de soi, notamment quand elle s’adresse à 
une progéniture femelle, comme on le constate pour le père d’Esclarmonde : 
 

Si Dieu lui réclamait sa seule fille vivante, c’était sans doute pour le punir de l’avoir trop aimée, 
trop bien gardée, trop regardée. Cette tendresse qu’il avait eue pour son enfant avait paru 
coupable. Quel père était-il pour ressentir si violemment cette séparation ? Les pères 
n’éprouvaient jamais pareil sentiment. L’amour déraisonnable des petits était affaire de femmes, 
les hommes se détournaient de leurs filles surtout, vivant dans une autre sphère, celle du féminin, 
de son mystère, de sa faiblesse, de sa misérable imperfection. Les hommes se devaient d’aimer 
mieux, sans débordement, sans mollesse, ils prenaient soin de leur progéniture à distance et leur 
parole était comme la lame d’un glaive. 
Pourtant, il avait eu tant de plaisir à me choyer, à venir dans la chambre des dames pour s’y faire 
épouiller. Me consacrant plus de temps qu’il n’aurait dû, m’enseignant les chevaux, les faucons, 
m’enseignant autant qu’à ses fils, et peut-être même davantage, puisque ces derniers l’avaient 
tous quitté à sept ans pour s’aguerrir auprès d’autres seigneurs, pour vivre dans des familles 
alliées ou parmi les moines. Il m’avait initiée à tout cela en me tenant encagée. J’étais sa 
merveilleuse alouette aux ailes coupées29. 

 

                                                   
26 DM, p. 70-71. 
27 Pour nuancer cette concession aux préjugés courants, lire Jérôme BASCHET, Sein du père, Abraham 
et la paternité dans l’Occident médiéval, Paris, Gallimard, 2000. 
28 TP, p. 347. 
29 DM, p. 30, voir aussi « Sa tendresse avait été une erreur, pensait-il. Elle l’avait amolli et son autorité 
en avait pâti », ibid. 



 8 

Qu’est-ce à dire de notre lien, à nous les enfants, avec le passé médiéval ? Sommes-
nous des « alouettes aux ailes coupées » ? Pouvons-nous nous relier avec une époque 
dont l’amour filial nous paraît à présent si compliqué ? 

Ce qui est intéressant dans les romans de Carole Martinez est que c’est surtout par 
rapport aux pères qu’on dit la réciprocité dans l’amour ou le désir de l’enfant d’être 
aimé, en particulier dans les relations pères et filles. Or cela a à voir avec la réalité 
médiévale. De fait, les filles peuvent être considérées comme les joyaux de la famille : 
« Mon père, paradant sur son palefroi, exhibait son trésor pour la dernière fois. J’étais 
l’honneur de son sang »30. Mais les héroïnes disent leur désir d’une affection plus 
intime. Pour Blanche, elle sent qu’elle aurait pu avoir de la « connivence » avec son 
père et qu’ils auraient même pu « rire ensemble si [elle] avai[t] été [s]on frère »31. Pour 
Esclarmonde, la déclaration, « j’aurais tant aimé ne pas déplaire à mon père »32, prend 
une coloration ironiquement proleptique, car son père sera l’auteur de son viol et le 
père de son enfant, précisément au moment où elle lui déplaira en refusant le mariage 
qu’il a arrangé pour elle. Désir et interdit, amour et sentiment de puissance se mêlent 
dans un monde moral médiéval complexe et parfois ténébreux. Et nous ? Avons-nous 
un désir de Moyen Âge ? Plus encore, la romancière invente un rapport au temps subtil 
où le passé nous regarde, où le présent cherche le regard et l’attention de l’Histoire, 
comme l’enfant celui du parent qui l’ignore. Une part de l’amour le plus élevé se tisse 
d’une génération à l’autre, au point que Carole Martinez met le père et Dieu en 
compétition, d’une manière proche à celle que nous avons observée dans le lien entre 
la perte de l’enfant et la perte de la présence de Dieu pour Esclarmonde. Ainsi, quand 
Esclarmonde choisit de devenir recluse plutôt que d’épouser l’homme que son père lui 
destine, le père « haï[t] sa fille autant qu’il haï[t] Dieu »33. Plus tard, quand il part en 
croisade, il implore sa fille en ces termes : « Pourrais-tu jamais pardonner sa folie à ce 
père qui t’a tellement aimée ? Toi qui m’as offert la croix comme une planche de salut, 
accepterais-tu de coudre ce crucifix sur ma tunique ? »34 Si l’on file notre métaphore, 
comment aujourd’hui pardonner à ce Moyen Âge qui nous paraît parfois effroyable 
pour fonder un présent qui ne renie ni n’oublie son ascendance ? Pour Blanche ou 
Esclarmonde, apprendre ou réapprendre à aimer le père, c’est découvrir son histoire, 
comprendre que les violences qu’il fait subir à sa fille sont le reflet de celles que lui a 
imposées la société dans laquelle il a vécu. Ainsi, le roman historique suggère que pour 
mieux vivre notre présent, mieux comprendre le passé est fort utile. 

Une époque complexe et singulière 

Au plan du style, l’une des caractéristiques des deux romans de Carole Martinez est 
que le lecteur est à l’écoute d’une voix qui énonce le texte et l’adresse ostensiblement à 
quelqu’un. Néanmoins, cette voix énonciative reste longtemps assez énigmatique ainsi 
que son ou sa destinataire privilégié(e). Il s’agit d’une de ces « voix étouffées »35 dont 
parlent les historiens. L’instance narratoriale est fantomatique : c’est « l’ombre qui 
cause »36 dans Du Domaine des murmures. Cette voix énonciative n’en est pas moins 
insistante et entreprenante : 

                                                   
30 DM, p. 25. 
31 TP, p. 20. 
32 DM, p. 24. 
33 DM, p. 31. 
34 DM, p. 116. 
35 Christiane KLAPISCH-ZUBER, Histoire des femmes en occident, Paris, Plon, 1970, p. 52. 
36 DM, p. 17. 



 9 

 
Je veux dire à m’en couper le souffle. 
Écoute !37 ; 
Imagine, toi qui m’écoutes38. 

 

C’est là un rappel de l’oralité qui imprègne les récits médiévaux, mais c’est aussi une 
expression de l’urgence à entendre la voix du passé et une interpellation du présent par 
une voix ancienne. 

L’une des forces du propos de Carole Martinez est l’idée que certaines voix 
médiévales, notamment celles des silencieuses, des oubliées de l’Histoire, s’entendent 
mieux par le chant39, par la littérature, par la poésie. Carole Martinez sait qu’il faut 
toucher les cœurs voire choquer les esprits pour se faire entendre, comme son héroïne 
Esclarmonde qui se tranche l’oreille lors du mariage arrangé pour elle : « La noce, 
d’abord scandalisée, s’est apaisée face à mon sang répandu, son grondement s’est tu 
pour percevoir ma voix »40. Mais cette voix qui raconte se veut témoin fidèle, à la mode 
médiévale ; celui qui a vécu les faits est le meilleur garant de la vérité du propos : « À 
toi qui écoutes, je veux raconter les événements comme je les ai vécus, sans juger la 
jeune fille que j’ai été »41. Céder la parole à une femme du passé est renoncer à tenir la 
narration du point de vue d’aujourd’hui, c’est s’effacer devant une subjectivité ancienne 
et différente de la nôtre. Toutefois, pour Carole Martinez, ce qui domine n’est pas 
l’altérité de celle qui parle, mais au contraire la continuité de la sensibilité féminine 
par-delà le temps. Esclarmonde, qui s’initie au latin et à l’écrit grâce à la réclusion42, 
constate que « les mots étaient souvent impuissants à rendre la force de ce qui [la] 
traversait se glissant exactement entre [s]on corps et [s]on âme »43. Le roman 
historique, ses mots, son langage, se glisse entre le corps et l’âme de l’Histoire. Par ses 
personnages et sa part d’imagination, par son corps de roman, il suggère l’âme d’une 
époque évanouie. Esclarmonde, le personnage, sera condamnée au silence44 à la fin du 
roman, mais la voix inventée par Carole Martinez a depuis longtemps pris le relais. 

Néanmoins Carole Martinez expose également l’extrême méfiance qui entoure les 
voix féminines, sous toutes leurs formes. Ainsi, Blanche subit des punitions sévères car 
elle ne peut tenir sa langue en dormant : 
 

Je cause ! Je sais bien que je cause. Je sais que je n’ai aucun secret pour qui dort à mes côtés et, 
comme une fille ne dort jamais seule, je suis un livre ouvert. Quoiqu’un livre, même ouvert, reste 
toujours fermé pour moi, puisque mon père se refuse à m’instruire, par peur que le diable ne 
s’insinue. 
Il est filou, le diable, et agile, il se glisse dans les têtes par de toutes petites portes, un livre s’ouvre 
et le voilà qui pointe le bout de son nez entre deux pages45. 

 

Blanche a du mal à parvenir à apprendre à lire : « J’ai tout tenté pour fléchir mon 
père, j’ai même raconté à mon confesseur que j’avais vu, en rêve, la Vierge me tendre 

                                                   
37 DM, p. 18. 
38 DM, p. 138. 
39 TP, p. 184, par exemple. 
40 DM, p. 26. 
41 DM, p. 44. 
42 DM, p. 52. 
43 DM, p. 51. 
44 DM, p. 186. 
45 TP, p. 19. 



 10 

un psautier et qu’elle m’avait dit : ‘Lis !’46 » « Il [mon père] ne veut pas faire de moi 
une lettrée, la faute au diable qui entre dans les âmes des filles qui savent lire ! »47. 

Dernière ce refus de la lecture et de l’écriture aux filles, on devine la revanche de 
l’auteur-femme qui souligne implicitement, par le luxe de son absence de 
commentaire, la solidarité féminine transhistorique et le chemin parcouru. Mais, c’est 
toujours la voix qui précède l’écrit, la voix qui importe vraiment derrière les mots. 
Blanche le sent bien quand elle parvient enfin à apprendre à écrire : 
 

Écrire est un exercice douloureux et contraignant ! Moi qui pensais que cela m’affranchirait ! Le 
vent m’offre bien plus de plaisir que l’air mort de la salle d’étude ! 
Les prés, les forêts, le monde du dehors ne me limitent pas comme ce misérable jardin de cire 
rouge où je dois dessiner mes barreaux en prenant garde aux vides. Si mes traits étaient plus 
espacés, je pourrais me faufiler, m’échapper entre les lettres, rêver en plein milieu d’un mot. Mais 
l’écriture que mon maître m’enseigne est si serrée que l’air n’y entre pas. Il reste dans la marge, là 
où poussent les drôleries, l’herbe étoilée et les rinceaux48. 

 

C’est que beaucoup de voix féminines du Moyen Âge ne peuvent s’exprimer que 
depuis les marges. En ce sens, elles ne fondent pas l’identité nationale mais elles en 
dessinent les contours, de l’extérieur. Elles y réfléchissent ; elles interagissent et 
commentent le discours central. Pourtant, ces marges apparaissent comme un espace 
de vie privilégié, où l’on peut respirer à son aise et inventer une identité plus créative 
particulièrement adaptée à notre contemporanéité qui semble avoir épuisé bien des 
modèles. Dans La Terre qui penche, un passage merveilleux offre à Blanche et Aymon 
de se réfugier chez une cuisinière qui leur permet de vivre dans les marges du monde, 
qui les « gard[e] six lunes dans sa clairière où pouss[ent] les drôleries, l’herbe étoilée 
et les rinceaux ! »49 Or cette femme cuisinière n’est-elle pas un double de l’auteur qui 
permet à ses personnages de quitter parfois le monde réel, historique, pour porter 
dessus un regard distancé et plus libre, tout en suivant un procédé très médiéval 
d’ouverture romanesque à l’autre monde. 

Dans cette mesure, le roman historique ne relie pas seulement à ce qui a été mais 
ouvre des espaces vacants ou méconnus. Il est ce qui nous rattache mais aussi ce qui 
libère, par sa part purement littéraire. Comme l’énonce Blanche : 
 

J’apprends à lire et à écrire pour me libérer moi aussi. 
- Te libérer de quoi ? 
- De mon père, je crois50. 

 

Ainsi, écrire et lire le roman historique permet tout autant de retrouver le passé que 
de s’en libérer, de s’en affranchir, c’est-à-dire de le comprendre mais aussi de s’en 
détourner, d’y renoncer très volontairement, afin d’ouvrir un autre temps, un autre 
espace, de fonder une identité nouvelle. D’ailleurs Blanche le sent, pour apprendre, 
pour avancer, il faut pouvoir oublier : celui qui lui apprend à lire, 
 

Maître Claude a beau me raconter toutes ces belles histoires de saints et de saintes qui ont su lire 
au berceau, je ne doute pas de ce que père m’a gravé dans le crâne. Je suis de cire, mais ce qui a 
été inscrit en moi ne s’efface pas aussi facilement que sur la tablette. Une femme qui sait lire et 

                                                   
46 TP, p. 19. 
47 TP, p. 21. 
48 TP, p. 138. 
49 TP, p. 309. 
50 TP, p. 168. 



 11 

écrire est à coup sûr le diable dans la maison ! La cire dont je suis faite a une mémoire, elle se 
souvient des déformations qu’on lui a imposées51. 

 

Alors… le roman historique doit permettre d’oublier par la part de fiction qu’il 
comporte, d’oublier assez pour ne pas stagner, pour ne pas être déformé, pour 
retrouver son intégrité. Se souvenir pour oublier, c’est-à-dire prendre connaissance du 
passé pour mieux choisir son présent. 

Plus étonnant, le roman historique selon Carole Martinez ne recule pas devant une 
conception du monde qui inclut le merveilleux ou le surnaturel, telle qu’on pouvait la 
trouver au Moyen Âge. Ainsi 
 

Esclarmonde, la pucelle emmurée, avait enfanté un petit ange en ce vendredi, s’extasiait-on, et 
cet enfant merveilleux portait les stigmates du Christ. […] Plus les heures passaient, plus le récit 
devenait fabuleux, la liste des miracles accomplis par l’enfant s’allongeait, la légende s’élaborait, 
se structurait, s’étoffait52. 

 
La diégèse manifeste combien l’histoire rencontre la légende et combien le passage du 
temps distant la conception de la vérité, puisque « chacun ayant sa part dans 
l’invention de ce miracle, nul n’a songé à réduire le merveilleux à quelque histoire 
sordide »53. Les puissances imaginaires agissent sur la réalité du monde et font donc 
partie de l’histoire : « la force de l’Église réside aussi dans ces contes qui ont passé les 
siècles et dans notre capacité à forger aujourd’hui encore de merveilleuses fables au 
service de la foi »54. 

Cet aspect merveilleux est en lien avec la prépondérance du féminin dans les 
romans. Au domaine des Murmures, 
 

celle dont les pierres laissent parfois passer la parole se nomme Emengarde et la grosse tour a été 
bâtie par Achard, le grand-père de mon époux, sur son corps. Cette femme a été enterrée vivante 
dans les fondations du bâtiment, comme graine. 
- Tout le monde au pays connaît cette légende, elle a donné son nom au fief des Murmures55. 

 

La figure qui incarne sans doute le mieux cette part merveilleuse du rapport au 
Moyen Âge est celle de la Dame Verte, « une très ancienne croyance que le Dieu unique 
a détrônée du cœur des hommes »56, présente dans les deux romans57. 

Pour Carole Martinez, le merveilleux, même, est un lien entre le passé et notre 
présent, même si nous le refoulons ou le refusons. Il fait partie de notre identité 
profonde, voire inconsciente : 
 

Le monde en mon temps était poreux, pénétrable au merveilleux. Vous avez coupé les voies, réduit 
les fables à rien, niant ce qui vous échappait, oubliant la force des vieux récits. Vous avez étouffé 
la magie, le spirituel et la contemplation dans le vacarme de vos villes, et rares sont ceux qui, 
prenant le temps de tendre l’oreille, peuvent encore entendre le murmure des temps anciens ou 
le bruit du vent dans les branches. Mais n’imaginez pas que ce massacre des contes a chassé la 
peur ! Non, vous tremblez toujours sans même savoir pourquoi58. 

                                                   
51 TP, p. 183. 
52 DM, p. 74. 
53 DM, p. 91. 
54 DM, p. 108. 
55 DM, p. 99. 
56 TP, p. 276. 
57 DM, p. 183-184 et TP, p. 167. 
58 DM, p. 183-184. 



 12 

 

Une fois encore, il importe d’explorer le passé pour percevoir les parts méconnues 
de notre identité présente voire pour vaincre nos peurs. 

Par le roman, Carole Martinez témoigne des formes quotidiennes du merveilleux, 
des expériences qui transcendent naturellement les époques, parmi lesquelles le 
sommeil tient une place de choix. De fait, Blanche parle dans son sommeil et Douce est 
somnambule, autant de phénomènes dénués de magie, certes, mais sur lesquels même 
aujourd’hui, nous n’avons que fort peu de prise et que l’on peut honnêtement 
considérer comme mystérieux. Quant à Esclarmonde, elle redoute de dormir quand 
son père est en croisade59 car elle a alors des visions effroyables où non seulement elle 
voit son père, elle assiste à ce qu’il vit mais encore elle habite son corps60. Avec elle, on 
explore des zones irrationnelles de l’expérience mystique et… affective. Par cette 
intuition nocturne, en « loge[ant] en son esprit »61, elle comprend que « son sentiment 
dernier serait cette tendresse »62 qu’il a pour elle. La mort même est comprise comme 
un sommeil dont on ne se réveille pas63. Mieux, parfois, par l’imagination, par le chant, 
par l’art… par le roman on « pourrait dormir sa vie »64. Mais qu’est-ce à dire ? Se 
détourner de sa vie réelle pour vivre en rêve ce qu’on ne peut vivre en réalité ou au 
contraire vivre tous les aspects de sa vie, même ceux qu’on ignore encore ? En ce sens, 
se relier au passé est explorer la part inconsciente de notre identité qui hante nos rêves 
et participe indirectement à qui nous sommes. 

L’Histoire 

Toutefois, on pourra dire qu’il s’agit là d’une bien curieuse conception de l’histoire : 
vérité fuyante, documents inexistants, prise en charge de l’inconscient voire du 
merveilleux… Cela rend compte des singularités du Moyen Âge mais aussi d’une 
conception nuancée de l’histoire pour Carole Martinez. Il n’en demeure pas moins que 
les romans témoignent d’une bonne connaissance de la période évoquée, comme 
l’expriment d’ailleurs une coloration assez didactique des textes : concernant la place 
des femmes65, l’éthique de l’amour et du mariage66, le statut de serf67, ou même le 
rapport aux chevaux68, par exemples… L’auteur semble d’ailleurs reprendre à son 
compte une vision assez sombre et pessimiste du Moyen Âge, comme « la pire des 
époques » où l’on a « vu le monde s’affaisser »69. 

Toutefois, la conception de l’histoire qu’expose Carole Martinez dans ses romans 
dépasse celle des historiens et comprend la légende, comme celle de cette dame Verte 
qui devient l’histoire d’un pays amnésique : « le pays a oublié son histoire et son nom, 
mais elle s’est changée en une figure qui hante encore les berges de la Loue, elle est 
devenue celle qu’on nomme aujourd’hui la Dame Verte »70. Ce qui est intéressant ici 

                                                   
59 DM, p. 122. 
60 DM, p. 141-142. 
61 DM, p. 155. 
62 DM, p. 142. 
63 TP, p. 141, p. 158. 
64 TP, p. 39. 
65 TP, p. 24. 
66 DM, p. 22,  
67 DM, p. 35. 
68 TP, p. 314. 
69 TP, p. 83 et « le plus mauvais moment », p. 194. 
70 DM, p. 194. 



 13 

est que non seulement l’histoire se mêle à la légende mais encore que cette légende est 
personnifiée. C’est la logique même du roman historique dont il est question : par des 
personnages, on donne chair au passé. En outre, cette personnification est 
merveilleuse, amoureuse, sensuelle et dangereuse, puisque cette Dame Verte est 
réputée entraîner les hommes de la région dans la Loue où ils se noient. Sans doute, sa 
personnalité éblouissante et sulfureuse, tendre et périlleuse, reflète-t-elle un rapport 
complexe et contrasté à l’histoire et au passé, entre séduction et répulsion. Toutefois, 
les romans montrent que ses contemporains ont mis la Dame Verte à mort, comme 
pour rappeler que l’histoire est toujours menacée, notamment à chaque fois qu’elle met 
notre intelligence, notre compréhension au défi. Qui plus est, le personnage de la Dame 
Verte n’est pas toujours assertif concernant son propre statut : 
 

Les secrets de famille sont des fantômes, on les enterre, mais ils nous hantent. Si je doutais de 
mon existence, je dirais même que ce sont les seuls vrais fantômes. Mais peut-être ne suis-je 
qu’une simple histoire de famille qui se cherche désespérément un sens…71 

 

Ainsi, la dimension psychologique, affective, singulière de l’histoire se mêle 
intrinsèquement à sa part universelle dans les deux romans. On le perçoit très bien 
avec le personnage de Blanche qui cherche à comprendre sa propre identité, celle de 
son père et qui permet à l’auteur de dessiner une certaine image du Moyen Âge : « tu 
n’avais rien d’autre à faire qu’à bâtir cette histoire, qu’à guetter des morceaux de récits, 
qu’à retrouver des bribes de ta mère, qu’à tenter de la recoudre »72. D’ailleurs, Carole 
Martinez endosse la mission de son personnage en son nom propre et en sa fonction 
d’auteur. C’est lisible dans la lettre à son éditeur, sur la question des chansons 
évoquées, publiée à la suite de La Terre qui Penche qui résume bien sa position : 
 

Tu me fais remarquer que les chansons mentionnées dans La Terre qui penche sont plutôt 
attestées à partir du XVIIe ou du XVIIIe siècle, et tu as raison. La première transcription d’Aux 
marches du palais, dont j’utilise la partie la plus ancienne (La belle, si tu voulais), date du 
XVIIIe siècle. Mais elle s’est imposée dans mon texte et ta remarque me permet de crever l’abcès. 
Cette chanson est anonyme et son origine inconnue, il en existe quantité de versions dans toutes 
les régions françaises. D’après Jacques Viret, elle a une structure rythmique que l’on retrouve 
dans des hymnes grégoriennes primitives et dans des chants populaires de tous les pays, un 
rythme métrique qui « est surtout le fait d’un chant collectif » (Jacques Viret, Le Chant grégorien 
et la tradition grégorienne, chap. 15, « La matrice binaire ternarisée »). Alors oui, je me suis 
permis de l’imaginer beaucoup plus ancienne. J’ai pris cette liberté puisqu’elle n’appartient à 
personne, et que, tout comme les contes, elle semble issue de la tradition orale et pourrait donc 
aussi bien prendre sa source beaucoup plus tôt, dans une version oubliée. Les chansons populaires 
sont de petits chefs-d’œuvre dont la cueillette seule peut être datée. Commencée au XVIIIe, elle 
s’est intensifiée au XIXe siècle : les romantiques rêvaient de trouver les origines de ces airs 
transmis de bouche à oreille. Conrad Laforte dans Survivances médiévales dans la chanson 
folklorique parle du « mystère spatial et temporel qui les entoure ». J’aime ce mystère-là. Je m’y 
engouffre. […] « Dans le mitan du lit, la rivière est profonde », ce vers m’émeut tant, il est mien 
depuis l’enfance, qui est mon Moyen Âge à moi. Je prends le risque de l’anachronisme, je 
l’assumerai, cette chanson m’est nécessaire73. 

 

Il n’est pas fortuit qu’une citation de Georges Duby se trouve au seuil du Domaine 
des murmures. Comme l’historien, Carole Martinez s’intéresse au contexte, au cadre, 
aux paysages et aux lieux. Son histoire est au moins autant temporelle que spatiale, au 
point qu’on pourrait se demander s’il s’agit encore d’histoire, tant cela échappe à l’écrit 

                                                   
71 TP, p. 56. 
72 TP, p. 265. 
73 TP, p. 361-362. 



 14 

et aux mots : « ce lieu est tissé de murmures, de filets de voix entrelacées et si vieilles 
qu’il faut tendre l’oreille pour les percevoir. De mots jamais inscrits, mais noués les uns 
aux autres et qui s’étirent en un chuintement doux »74. Ce qui semble d’abord en jeu 
est la sensibilité puis l’imagination. C’est que les lieux et les édifices contiennent en 
quelque sorte le temps, l’âme du passé. C’est d’ailleurs sur une visite du Domaine des 
Murmures, aujourd’hui, que se conclut le roman75. C’est pourquoi Carole Martinez 
accorde tant d’importance aux personnages d’architectes ou de charpentiers, dont on 
trouve différents exemples, depuis le père d’Esclarmonde76 jusqu’à Eloi, qui construit 
une maison pour sa sœur, dans La Terre qui penche. La poutre maîtresse de cette 
maison est faite dans un bois dont Eloi espère qu’il survivra à tous77, témoignage de 
leur passage… balayé par un incendie. 

Cette attention aux lieux et aux manières d’habiter est d’ailleurs parfaitement en 
accord avec l’époque évoquée, en particulier pour les personnages féminins. Jehanne, 
la servante d’Esclarmonde, rappelle cet attachement au lieu : 
 

j’ai guère voyagé que cette fois où l’on a voulu vous marier et où la maison entière vous a 
accompagnée à Montfaucon. Pour moi, le monde s’arrête au carrefour du grand calvaire. […] Ici, 
le moindre arbuste m’est familier, l’un de chez nous l’aura planté ou vu germer. Rien ne 
m’appartient, mais j’appartiens à cette terre. […] Là où j’irai, on me comprendra même pas, les 
gens parlent autrement78. 

 

C’est que la terre, le territoire, font partie de l’identité, jusqu’à constituer le nom 
même des personnes, à l’époque médiévale. Le choix même d’une héroïne recluse 
manifeste cet approfondissement de l’espace, d’un si petit espace, clos sur lui-même, 
un lieu définitif et sans issue, mais totalement rayonnant et sanctifié par celle qui 
l’habite. 

Dans La Terre qui penche, le spectre s’élargit un peu. Le lieu devient plus vaste, c’est 
le paysage, le territoire, la terre elle-même qui participe à l’identité des personnages : 
 

Après les orages, les gens d’ici remontent la terre, à la hotte et au seau, ils refaçonnent les coteaux, 
replantent les ceps, réparent le pays pour qu’il s’incline comme il faut. Sans nous, il n’y aurait plus 
de terre sur ces rochers depuis longtemps, rien n’y pousserait. Quel laboureur transporte ainsi 
son champ sur ses épaules ? Les vignerons d’ici sont les meilleurs et les plus courageux qui soient. 
Ils rient de leur sort, et chantent en mourant, mais jamais on ne les enterre dans les vignes, leurs 
corps couleraient avec la boue jusqu’à la Loue. 
Des hommes creusent de profondes saignées dans la terre pour que les eaux s’écoulent mieux la 
prochaine fois qu’il pleuvra, qu’elles trouvent leur chemin jusqu’à la rivière ; d’autres restaurent 
des murets pour soutenir leurs rangées de vignes et empêcher qu’elles ne s’écroulent. Ils 
reconstruisent ce paysage qui ne tiendrait pas sans eux. Leur besogne ne s’achèvera jamais et, 
moi, je serai un jour leur maîtresse, la femme d’Aymon, le simple dont l’esprit penche autant que 
ce pays, je serai la femme d’un homme si faiblement charpenté que son corps se plie à toutes les 
métamorphoses et je devrai l’empêcher de s’ensauvager tout à fait, d’être poisson ou chien, le 
reconstruire chaque jour et, de mes mains, je le remodèlerai homme, comme ces vignerons 
remodèlent leurs coteaux79. 

 

                                                   
74 DM, p. 15. 
75 DM, p. 200. 
76 DM, p. 33. 
77 TP, p. 331 et 339. 
78 DM, p. 36. 
79 TP, p. 201. 



 15 

La voix qui parle dans l’œuvre se présente : « moi qui suis la Terre qui penche et la 
rivière qui court »80. De même, la Dame Verte « correspondait au paysage sans qu’on 
puisse mesurer qui avait enfanté l’autre. Était-elle la mère de la vallée, l’enfant de la 
Loue ou une fille sauvage et solitaire qui hantait ses berges ? »81 Blanche, encore, dit 
son attachement au domaine de Haute-Pierre : 
 

Je ne quitterai pas cette terre qui est devenue mienne ! 
Je veux rester ici où j’ai vécu la plus jolie part de ma vie, rester près de l’arbre à attendre le retour 
des oiseaux, marcher dans les traces des êtres que j’ai aimés, écouter le jardinier muet me parler 
du printemps. Je veux continuer de me baigner dans la Loue, de me perdre dans la forêt, de courir 
dans la pente jusqu’au village. Je n’ai rien à vivre et personne à aimer ailleurs. […] Je resterai ici, 
je me cacherai dans un trou et j’y mourrai82. 

 

Le paysage informe l’identité des personnages ; il concourt également à l’image que 
nous nous faisons du passé. J’ai développé ailleurs la conception du Moyen Âge comme 
territoire, qu’on observe dans certains pans de la littérature de notre temps, 
notamment pour la jeunesse83. 

Mais cet intérêt pour l’espace s’explique aussi par une conception du temps non 
purement linéaire, chronologique ou rationnelle. La voix qui parle dans les deux 
romans est celle de l’héroïne qui s’adresse à elle-même depuis après sa mort, car 
connaît-on vraiment qui l’on est avant d’avoir vécu et de s’être mesuré pleinement à la 
vie ? C’est une voix fantomatique qui remonte le temps pour se retrouver, enfant, au 
Moyen Âge84. Le procédé reste plutôt implicite et énigmatique dans Du Domaine des 
Murmures et, dans La Terre qui penche, Carole Martinez fait d’emblée parler « la 
vieille âme » dont la voix alterne avec l’héroïne enfant, bien qu’on ignore d’abord de 
qui il s’agit vraiment. L’identité du ou de la destinataire demeure également longtemps 
allusive, si bien que le lecteur ignore qui se cache derrière la P2 employée85. Cette 
énonciation hors-temps est parfaitement assumée bien qu’elle soit surprenante quand 
on aborde l’histoire : « Pour les trépassés, les siècles ne sont rien, le temps ici ne 
ressemble pas au temps d’avant la mort »86. Le point de référence temporelle, dans les 
deux romans, est rendu fuyant et semble fluctuant. « C’était minuit. C’était jadis. 
C’était demain »87. Cette confusion est d’emblée endossée par le choix d’une P4, d’un 
« nous », dans le prologue du Domaine des Murmures. À quelle époque la locutrice et 
sa destinataire peuvent-elles se rencontrer ? Ou plutôt dans quel lieu ? C’est une des 
questions qu’aborde le passage allusif du début de La Terre qui penche qu’on ne 
comprend pleinement qu’en poursuivant la lecture : « À tes côtés, je m’émerveille. / 
Blottie dans mon ombre, tu partages ma couche. / Tu dors, ô mon enfance, / Et pour 
l’éternité, dans la tombe, je veille »88. Carole Martinez s’amuse de ces incertitudes et 
va jusqu’à prêter des difficultés mémorielles à « la vieille âme » à qui son propre passé 
échappe en partie89 et qui reconnaît sans difficulté que nous réinventons sans cesse 
notre histoire :  

                                                   
80 TP, p. 277. 
81 TP, p. 282. 
82 TP, p. 349. 
83 Myriam WHITE-LE GOFF, « Quel Moyen Âge dans l’édition pour la jeunesse ? », Médiévalisme, 
modernité du Moyen Âge, Paris, L’Harmattan, « Itinéraires », 3, 2010, p. 73-83. 
84 TP, p. 51. 
85 DM, p. 190, par exemple. 
86 DM, p. 188. 
87 TP, p. 286. 
88 TP, p. 11. 
89 TP, p. 15. 



 16 

 
Au début de la mort, les souvenirs nous obsèdent, nous les ressassons sans cesse, mais, chaque 
fois que nous revoyons une bribe de notre existence, nous la déformons, nous remodelons notre 
passé et, imperceptiblement, il s’éloigne. Au fil du temps, nous reconstruisons notre vie pour lui 
donner une consistance, une cohérence. Nous romançons, et il me semble que cette réécriture 
commence de notre vivant, déjà. 
Et moi, qui suis une si vieille âme voilà près de six siècles que je hante ces forêts, comment 
pourrais-je me fier à ma mémoire ?90 
Et si chaque romancier était une vieille âme occupée à réinventer le passé, à « écoute[r] [s]on 
enfance causer, […] écoute[r] conjuguer jadis au présent et [s]’émerveille[r] » ?91 Le romancier 
regarde également « le monde sans en être »92. 

 

Cette énonciation suggère une continuité de la voix féminine au travers des âges que 
confirment certaines prises de position : « Certes ton époque n’enferme plus si 
facilement les jeunes filles, mais ne te crois pas pour autant à l’abri de la folie des 
hommes. J’ai vu passer les siècles, l’histoire n’a jamais cessé de chambouler nos vies et 
les évidences sont infiniment fragiles »93. Une empathie est perceptible, au-delà de 
l’histoire, comme pour souligner l’actualité du passé, sans en réduire l’altérité. 
Continuité et permanence ne signifient pas identité. C’est un temps cyclique que Carole 
Martinez met en lumière, comme l’explique bien « la vieille âme » de Blanche : 
 

C’est la cloche de l’église de Mouthier-Haute-Pierre que nous entendons depuis notre trou. Elle a 
été forgée deux siècles après ta mort. 
L’église du village est déserte, mais la cloche électrique sonne toujours le temps quotidien des 
vivants, ce temps cyclique qui, longtemps, les a apaisés et dont le battement a tant changé depuis 
l’avènement des pendules mécaniques. À présent, les hommes cavalent à la seconde près, le temps 
bat dans leur poche, silencieux. On se soucie bien peu des cloches ici désormais, elles pourraient 
ne jamais revenir de Rome94. 

 

Le rapport au temps est celui de la perpétuation, comme en témoigne le motif de 
l’arbre abattu qui repousse : 
 

l’érable d’Aymon, celui où il passait ses nuits et dans le bois duquel il taillait ses pipeaux… 
Depuis que nous sommes morte, combien de fois l’ai-je vue tomber, cet arbre ? 
Deux ou trois, je crois. Je ne me souviens pas bien. 
Mais rien n’y fait, il est l’esprit du lieu et l’on ne se débarrasse pas si facilement d’un oracle. 
Il repousse à l’identique. 
Les courtines se sont écroulées, la chapelle est en ruine, les pierres de l’église du prieuré se sont 
éparpillées dans les murs des maisons vigneronnes, le nom de ton père est perdu, le château de 
Hautefeuille a disparu sans laisser de trace, mais l’érable dresse toujours sa majesté de forêt dans 
la cour des Murmures95. 

 

D’ailleurs, c’est là l’un des traits du roman historique, il permet de faire revivre ce 
qui était mort, car, à la manière du végétal entre les ruines, il est porteur d’une sève 
vive, directement issue de ses racines anciennes. Carole Martinez joue de cette magie, 
y compris dans la diégèse qu’elle invente. Elle semble annoncer à différentes reprises 
la mort imminente de Blanche, mais, finalement, l’enfant ne meurt pas, comme si le 
personnage s’émancipait de son propre avenir voire de son auteur. De même, par le 

                                                   
90 TP, p. 17. 
91 TP, p.17. 
92 TP, p. 18. 
93 DM, p. 188. 
94 TP, p. 27. 
95 TP, p. 249-250. 



 17 

roman historique, le passé continue à vivre. C’est ce que rappelle « la vieille âme » 
quand elle entend la conversation d’archéologues perplexes devant les mystérieux 
vestiges du temps : 
 

J’ai été émue d’entendre des vivants me raconter notre monde, émue d’en trouver des traces dans 
cette époque que je hante. Je n’avais pas tout oublié, tout reconstruit, tout inventé. L’enfance se 
racontait intacte. Elle était là sous la terre, comme graine. Prête à germer en histoires96. 

 

C’est encore le végétal qui est convoqué dans sa capacité de renaissance. 
 

En somme, Carole Martinez ne dessine que progressivement l’identité des héroïnes 
féminines des deux romans, en mettant avant tout en avant une certaine solidarité 
entre les personnages féminins, tout en donnant la primauté à leur voix qui exprime 
une histoire paradoxale dans la mesure où elle échappe au moins partiellement à 
l’écriture et comprend le merveilleux. De façon générale, Carole Martinez semble 
s’appuyer sur une conception de l’histoire qui ne renonce pas à la légende, en tant 
qu’elle exprime un imaginaire collectif et une identité profonde. Elle s’intéresse plus 
encore aux lieux qu’au temps et met en lumière ce que peut être un territoire et 
combien le lieu qui fonde l’identité devient patrimoine. Le temps, si profondément 
noué à la terre, se déploie en images végétales, où l’on perçoit qu’il n’est pas purement 
linéaire ou historique, mais qu’il peut être perçu comme cyclique, témoignant d’échos 
ou de permanences. Par là, le roman historique se fait plus que contemporain. 

                                                   
96 TP, p. 264. 



 18 

Bibliographie 

 
BADINTER, Élisabeth, L’Amour en plus : histoire de l’amour maternel (XVIIe-

XXe siècles), Paris, Flammarion, 1980. 
 
BASCHET, Jérôme, Sein du père, Abraham et la paternité dans l’Occident médiéval, 

Paris, Gallimard, 2000. 
 
KLAPISCH-ZUBER, Christiane, Histoire des femmes en occident, Paris, Plon, 1970. 
 
MARTINEZ, Carole, Du Domaine des Murmures, Paris, Gallimard, 2011. 
—, La Terre qui penche, Paris, Gallimard, 2015. 
 
WHITE-LE GOFF, Myriam, « Quel Moyen Âge dans l’édition pour la jeunesse ? », 

Médiévalisme, modernité du Moyen Âge, Paris, L’Harmattan, « Itinéraires », 3, 
2010, p. 73-83. 


