I ’Entre-dey;,-

Numéro 12 (2) | décembre 2022

Sensibilités végétales : par-dela art et nature

Préface

Florence GAIOTTI
Sandrine MARCHAND
Isabelle ROUSSEL-GILLET
Anne-Gaélle WEBER
Université d’Artois, Textes et Cultures (UR 4028)

Les feuilles de « mimosa pudica » dont le plasticien Yannick Guéguen a dessiné les
contours pour illustrer le dossier d’articles consacrés aux « sensibilités végétales » font
précisément le lien entre les travaux de Stefano Mancuso et Alessandra Viola sur
« I'intelligence des plantes »! et les premiéres formulations savantes, au tournant des
XVIIIe et XIXe siecles, de 'hypothése d’une sensibilité végétale.

Cette espéce, dite aussi « sensitives» , porte un nom qui d’emblée la situe au coeur
du probléme de savoir si les plantes sont dotées de sensations, voire de « sensibilité »
et accomplissent alors des gestes involontaires, comme les animaux. Jusqu’au
XVllesiecle, les naturalistes attribuent a cette dénomination une double origine : Pline
aurait observé au livre XXIV de I’Histoire naturelle un arbre pudique qui retire ses
branches au moindre contact et Colin, dans son Histoire des drogues en 1557, aurait
souligné a la fois la capacité de ce végétal pudique a rendre leur virginité aux jeunes
filles violées et le désespoir d’'un philosophe devenu fou a force de vouloir en
comprendre la nature2. En 1694, sous la plume de Joseph Pitton de Tournefort, le
« mot mimosa est tiré de mimus, un bouffon, et ce nom a été donné a cause des diverses
formes qu’elle prend »3. La plante, par essence, « imite » ’animal et est décrite a partir
de sa capacité a « imiter », seule dévolue a I’animal, voire a l'intelligence humaine. Au
tournant des XVIIIe et XIXe siecles, les explications étymologiques du nom de la plante,

1 L’expression est empruntée au curieux choix de traduction, en francais, du titre du livre de ces deux
auteurs publié en 2013 : Verde brillante. Sensibilita e intelligenza del mondo vegetale (Firenze, Milano,
Giunti Editore, 2013 ; L’Intelligence des plantes, trad. fr. Renaud Temperini, Paris, Albin Michel, 2018).
2 Ibid., p. 689.

3 Joseph PITTON DE TOURNEFORT, Elémens de botanique ou méthode pour connaitre les plantes
[1694], Lyon, Berniset et Compe, 1797, t. II1, p. 353.



dans les encyclopédies et dictionnaires d’histoire naturelle, soulignent la propriété
qu’elle a d’exécuter des mouvements spontanés4.

Bien avant que le neurobiologiste Stefano Mancuso ne fasse chuter des pots de
mimosa afin d’observer ’accoutumance de la plante au mouvement, la sensitive fut
aussi le cobaye favori de tous les tenants de la physiologie végétale qui,
immanquablement dans leurs ouvrages, s’interrogaient sur l'irritabilité des plantes.
Deés 1802, Charles-Frangois Brisseau de Mirbel, dans le Traité d’anatomie et de
physiologie végétale constate qu’

[il] n’est personne qui n’ait oui parler des mouvements extraordinaires des feuilles de la sensitive
(mimosa pudica). Cette plante, originaire de ’Amérique et cultivée dans nos serres, a été 'objet
de beaucoup d’expériences, de recherches et de systémes, sans que, jusqu’ici, tous ces travaux
aient jeté la plus faible lumiere sur les moyens employés par la Nature pour produire l'irritabilité
végétales.

Les tenants de la physiologie végétale usaient en général de 'hypothese de la
mobilité et de la sensibilité végétales pour remettre en cause la pertinence de I'adage
formulé par Linné des 1735, dans le Systema Naturae, suivant lequel « Lapides
crescunt, Vegetabilia crescunt et vivent, Animalia crescunt, vivent et sentiunt® ». Ils
insistaient également sur la nécessité soit d’'inventer de nouveaux mots, soit de
modifier le sens de termes jusqu’alors réservés aux mondes animaux et humains pour
en élargir 'application au regne végétal. C'est dire que suggérer la possibilité d'une
sensibilité végétale revient toujours a s’interroger a la fois sur les mots employés pour
la dire, sur les moyens usités pour la montrer et, corrélativement, sur la relation entre
le végétal et 'animal, voire entre le végétal et 'humain qui le nomme ou 'observe.

Les différents articles qui composent le dossier « Sensibilités végétales » émanent
d’un colloque international consacré a ce théme et concu pour faire suite au colloque
« La mobilité des plantes a travers le récit » organisé en mai 2021 par Rachel Bouvet
(Université du Québec a Montréal) et Stéphanie Posthumus (Université de McGill). En
déplacant la question de la « mobilité » a celle de la « sensibilité végétale » et des
conséquences que pouvaient avoir cette hypothese sur I’appréhension et la conception
d’ceuvres relevant aussi bien de la littérature que du cinéma et des arts plastiques, il
s’agissait de s’interroger sur le lien « intrinséque » que pouvaient entretenir les « arts »
avec le monde végétal.

Si 'on concoit en effet, comme Jacques Ranciere, que le « partage du sensible »
désigne les formes d’inclusion et d’exclusion a une communauté’, et que les arts
peuvent étre les véhicules d’'une expérience sensible du monde, ne pourrait-on
envisager que des ceuvres littéraires, cinématographiques ou plastiques soient
particulierement aptes a montrer des relations inédites ou invisibles entre les
« hommes » et les composantes du monde naturel et endossent ainsi d’emblée un role
politique ? Répondre a cette question suppose d’envisager plusieurs niveaux
d’articulations possibles entre les connaissances botaniques, les ceuvres d’art et le
monde végétal.

4 Cf. notamment Jean-Baptiste DE LAMARCK, Encyclopédie méthodique, Paris, Agasse, Botanique, t. I,
1783, p. 36.

5 Charles-Frangois BRISSEAU DE MIRBEL, Traité d'anatomie et de physiologie végétale, Paris,
F. Dufart, an X, t. I, p. 261.

6 Carl von LINNE, Systema Naturae, Leiden, Haak, 1735, p. 2 : « Les pierres croissent, les plantes
croissent et vivent, les animaux croissent, vivent et sentent ».

7 Jacques RANCIERE, Le Partage du sensible. Esthétique et politique, Paris, La Fabrique, 2000, p. 12.



On ne peut qu’étre frappé de la multiplication des expositions dédiées au « végétal »
ou a certains de ses représentants. La plupart des artistes réunis alors s’inspirent des
hypotheses de la neurobiologie végétale ou de la physiologie et plaident pour de
nouveaux types de « communions » entre les plantes et les hommes. « Nous, les
arbres » organisée organisée en 2019-2020 a La Fondation Cartier, dont le titre aurait
pu étre I'indice d'un anthropocentrisme certain, entendait ainsi constituer une réelle
communauté entre l'arbre et le « nous», humain et non-humain. L’exposition
organisée au Musée d’histoire naturelle de Nantes, « INTELLIGENCES, différentes
par nature », en 2021-2022, élargissait la notion d’intelligence au-dela de la sphere
strictement humaine.

L’intérét croissant d’artistes contemporains pour la condition des plantes est évoqué
dans ce dossier dans les textes de Myriam White-Le Goff, et de Vincent Vergogne et
dans I’entretien de Yannick Guéguen mené par Rachel Bouvet et Stéphanie Posthumus.

Ces travaux ne se contentent pas de mesurer I'éventuelle influence de théories
botaniques contemporaines sur la production artistique ; ils mettent en évidence la
maniére dont la prise en compte d'une « sensibilité » autre qu’humaine peut
bouleverser en retour la définition et la fonction de I'« ceuvre d’art ». Ils relatent aussi,
au moins pour les deux derniers, des expériences qui tendent a prouver que la relation
établie entre 1'« ceuvre » et son public peut constituer une incitation a établir de
nouveaux rapports sensibles au monde qui nous entoure et une invitation a repenser
tout un vocabulaire et une pratique du « sensible ». D’'une certaine maniere, et dans le
contexte culturel et politique trés particulier de Taiwan, les troupes étudiées par
Nathalie Gauthard et Eléonore Martin ont pour but de mettre en pratique I’« écologie
des relations » appelée de ses veeux par 'anthropologue Philippe Descola8.

La recherche de nouvelles pratiques artistiques au nom de préoccupations
environnementales ne laisse indemnes ni la définition et la pratique de l'art, ni sa
fonction, ni encore sa réception. Cécile Délignou souligne ainsi la maniére dont
Alexandre Larose en 2014, dans Brouillard #16, invente un nouveau langage filmique
pour « dire » le mouvement, la métamorphose et le flux. Les écrits d’Annie Dillard sont
quant a eux l'occasion pour Rosie Lanoue-Deslandes de proposer une réponse a
laporie de devoir raconter, par le biais du langage humain, la sensibilité de I'arbre,
— 'auteure soulignant 1’écart possible des perceptions et des sensations humaines et
végétales.

Ces expériences artistiques ou esthétiques invitent aussi a adopter, pour mieux
saisir le lien qui pourrait intrinsequement exister entre sensibilité végétale et
sensibilité esthétique, de nouvelles manieres de voir et de sentir des ceuvres dont on a
parfois présupposé, au nom souvent de canons académiques et historiques, qu’elles ne
réduisaient la « nature »9, en particulier végétale, au rang d'un ornement ou d'un décor
et qu'elles illustraient nécessairement un certain anthropocentrisme. A la maniére

8 Cf. notamment Philippe DESCOLA, Une Ecologie des relations, Paris, 2019, CNRS Editions, « De vive
VOIX ».

9 L’'usage du mot de « nature » rencontre la méfiance d'un certain nombre de philosophes,
d’anthropologues, d’écologues et de tenants de lécocritique qui lui préferent le mot
d’« environnement ».Catherine LARRERE cependant, dans « Pour ne pas en finir avec la nature »
suggere que ’abandon de ce terme pourrait signifier la victoire d'une modernité qui a identifié la nature
a un « univers physique » régi par des lois fondamentales et sans considération pour le vivant (in Vous
avez dit Nature, revue Critique, aolit-septembre 2022, n°903-904, p. 723-735). L’étude des volieres
permettra notamment de mettre en évidence une autre modernité possible qui, s’attachant a
Pobservation des espéces vivantes, a pu permettre le développement de théories savantes par-dela les
entreprises de classification et de recherches de grandes « lois ».



dont I'historienne des arts Estelle Zhong Mengual a entrepris, dans Apprendre a voir,
de réévaluer la place du monde naturel dans les chefs d’ceuvre de la tradition artistique
et d’en faire surgir, en adoptant face a eux une nouvelle disponibilité : 'historien de
I’art doit se faire « pisteur »°© pour entrevoir le tissage, au sein de I'ceuvre et dans la
maniere dont elle s’adresse au spectateur, entre ’homme et la « Nature ».

C’est ainsi par exemple que Guillaume Gomot, analysant The Tree of Life de Terence
Malick, réévalue le role et la fonction que jouent dans le film les plans consacrés aux
arbres ou que Florence Gaiotti, constatant le succes en littérature de jeunesse du motif
de 'environnement ou de la nature, souligne ’extraordinaire inventivité d’albums qui
font parfois du livre une plante, invitant a dépasser la dichotomie entre « art » et
« artifice », et « nature », ou incitant le lecteur a voir autant qu’a toucher.

Cet apprentissage d’'une nouvelle perception de I'art, au nom d’une compréhension
renouvelée des composantes du monde naturel et de leurs relations, peut également
s’exercer sur des ceuvres beaucoup plus anciennes et Emmanuele Coccia, en
commentant Le Semeur de Van Gogh a partir de définitions contemporaines de la
« nature », en a fait la preuve!l. Ainsi Claudine Nédelec propose de relire les
métamorphoses de la littérature galante francaise du XVIIe siécle en ne se contentant
pas de préter aux fleurs et aux plantes une valeur symbolique alors que Georges
Métailié insiste notamment, en traduisant et en donnant acces aux premiers traités
botaniques chinois en général peu connus, sur la dimension éminemment politique de
la description de certaines espéeces végétales.

Il convient alors peut-étre, sans confondre nécessairement la « sensibilité »
humaine qui pourrait s’exprimer dans les ceuvres d’art ou a laquelle elles pourraient
s’adresser, et les manifestations d’une sensibilité végétale mise a jour par certains
biologistes, de nuancer I'accusation souvent réductrice d’« anthropocentrisme » des
ceuvres humaines et d’élucider, a nouveaux frais, la maniére dont certaines
productions artistiques, mettant en relation la sensibilit¢ de 'homme qui y est
représenté ou qui les regarde et la sensibilité des végétaux, ont pu ou auraient pu
figurer une communion inédite, par la sensibilité, entre les régnes et les especes.

10 Estelle ZHONG MENGUAL, Apprendre a voir. Le point de vue du vivant, Arles, Actes Sud, 2021,
p. 46.
1 Emanuele COCCIA, Le Semeur. De la nature contemporaine, Arles, Fondation Vincent Van Gogh,
2020.



