
 1 

 
 
 

Numéro 12 (2) décembre 2022 
_____________________________________________________ 

 
Sensibilités végétales : par-delà art et nature 

_____________________________________________________ 
 

Les plantes chinoises : des êtres vivants sensibles 
 

Georges MÉTAILIÉ 
CNRS (DR honoraire), Centre Alexandre Koyré 

 
 
Résumé 
Dès le VIe siècle avant notre ère, l’observation des animaux et des végétaux est un 
élément essentiel de l’enseignement confucéen où l’apprentissage passe également par 
la connaissance des noms. Dans les premiers manuels ou discours consacrés à la 
botanique se manifeste d’emblée la volonté de saisir la nature des plantes dans une 
cosmologie plus vaste et d’en décrire les propriétés notamment par la relation que les 
hommes entretiennent avec elles : la plante n’y est pas seulement symbolique du 
comportement humain ou politique, elle y gagne une relative sensibilité. 
 
Abstract 
As early as the 6th century BC, the observation of animals and plants was an essential 
part of Confucian teaching, where learning also involved the knowledge of names. In 
the first manuals or speeches devoted to botany, the desire to grasp the nature of 
plants in a wider cosmology and to describe their properties, particularly in terms of 
the relationship that humans have with them, is immediately apparent: the plant is 
not only symbolic of human or political behaviour, it also gains a relative sensitivity. 
 
Mots-clés : plantes, confucianisme, écriture, correspondance, botanique chinoise 
 
Keywords: plants, Confucianism, writing, correspondence, chinese botany 
  



 2 

Plan 

Nature des plantes 

Propriétés reconnues aux plantes 

 
  



 3 

Puisque les manifestations d’une sensibilité végétale, si sensibilité végétale il y a, 
sont le plus souvent difficilement perceptibles, il ne reste à celui qui veut en interroger 
les traces ou les mentions dans la tradition chinoise lettrée qu’à étudier les textes et 
donc à n’appréhender cette capacité qu’à travers le filtre de la représentation et de 
l’écriture. Connaître les composantes de la Nature en en maîtrisant les noms, telle est 
l’une des démarches fondamentales du confucianisme évoquée par CHEN Jingyi dans 

sa préface au Quan Fang Beizu 全芳备祖 (L’Ancêtre de toutes les fragrances), grand 
recueil de citations de textes relatifs aux plantes daté de 1256 : 
 

la Grande Etude Da Xue fonde son enseignement avant tout sur l’observation des choses ge wu 

tandis que la tâche de celui qui étudie xue zhe 學者 est de bien connaître les noms des oiseaux, 

quadrupèdes, herbes et arbres1. 

 
La dernière phrase est une allusion à un propos de Confucius, rapporté dans le Lun Yu 
(Entretiens) au livre 17, chap. 92. 
 

Mes enfants, pourquoi aucun de vous n’étudie-t-il les Poèmes ? (...) Ils nous font beaucoup 
connaître les noms des oiseaux, quadrupèdes, herbes et arbres’3. 

 

Nous voyons ici que dès le sixième siècle avant notre ère, l’observation des animaux 
et des végétaux ainsi que la connaissance de leurs dénominations forment un des 
aspects de l’enseignement confucéen. Une formule résume cette démarche, gewu 

zhizhi 格物致知 : « Observer/investiguer les choses pour parvenir à la connaissance ». 

Cette attitude est liée à la « rectification des noms » zhengming 正名 qui manifeste 
l’importance accordée à l’adéquation entre les noms et les réalités qu’ils désignent4. 

Nature des plantes 

Dans le Xun Zi 荀子de XUN Qing 荀卿5 (c. - 313 à - 239), au chapitre 9, « Institutions 

du souverain », Wang zhi 王制, on trouve incidemment mention de la place des 
végétaux dans une échelle des êtres pour justifier la position dominante de l’homme : 
 

Eaux et feux possèdent une force matérielle q i氣6 mais pas la vie wu sheng 無生. Herbes et arbres 

possèdent la vie you sheng 有生 mais pas la connaissance wu zhi 無知. Oiseaux et quadrupèdes 

                                                   
1 Chen JINGYI, 1982, p. 9-10. Nous traduisons. 
2 D’après LEGGE, 1970, p.383.  
3 Cité dans James LEGGE, 1970, p. 383 : nous traduisons. Les Poèmes, nom chinois Shijing 诗经, est un 

recueil, de poèmes et chants anciens, attribué à Confucius (- 6e). Il existe une édition du texte chinois 
avec traduction en français et en latin, voir Séraphin, Couvreur, 1967.  
4 Sur ce point, voir Anne CHENG, Histoire de la pensée chinoise, Paris, Seuil, 1997, resp. p. 76-79, p. 141-
142 et p. 215-216. 
5. Sur ce penseur, voir Anne CHENG, op.cit., 1997, p. 200-220. 
6 Ce terme est traduit différemment selon les auteurs, en particulier ‘énergie’. Il désigne une notion 
fondamentale dans la conception de la vie en Chine ancienne. C’est le produit de l’interaction des 

deux forces premières, féminine yin 陰et masculine yang 陽 ; le qi anime toutes les ‘dix-mille 
choses’ wan wu. Dans la suite de l’article, je garderai qi ou bien utiliserai ‘force matérielle’, suivant 
Chan Wing-tsit qui le traduit par ‘material force’. Voir CHU Hsi & LÜ Tsu-ch’ien, 1967, p. 72-74. 

L’autre notion de base est nommée li 理. Il s’agit du ‘principe’ qui structure toute chose. C’est la 

manière dont qi et li s’unissent qui détermine la nature et la diversité des choses. Pour un aperçu 
historique de ces deux notions et de leur évolution, voir Anne CHENG qui propose une analyse 
détaillée, en particulier, Histoire de la pensée chinoise, op. cit., p. 239-243, p. 427-435.  



 4 

possèdent la connaissance you zhi 有知 mais pas le sens de la justice wu yi 無義. Les humains 

possèdent force matérielle, vie, connaissance et de plus, sens de la justice, c’est pourquoi ils sont 
ce qui est le plus précieux sous le ciel’7. 

 

Ce passage renseigne donc sur les qualités fondamentales, reconnues aux plantes 
avant la fondation d’un empire unifié (221 av. J.C.) : elles possèdent une force 
matérielle, un qi; elles possèdent aussi la vie sheng, et donc, naissent, engendrent et 
meurent. De plus, elles sont le deuxième maillon d’une chaîne continue jusqu’aux 
humains dans la mesure où la force matérielle qi est commune à toutes les « dix-mille 
choses ».  

Xue Xuan 薛瑄 (1389-1464) dans son Du Shu Lu 讀書錄8 (Notes de lecture) 
considère que : 
 

Quand on observe la racine des arbres, il faut penser qu’il n’y a pas un ‘avant’ la racine mais que, 
au sein de l’indifférencié, le principe li de la racine existant déjà, dès que le moteur de la force 
matérielle l’anime, ses qualités intrinsèques commencent à être mises en route et le principe li s’y 
conforme. C’est ainsi que sont produites les racines des arbres. 

 

Enfin, toujours dans le courant néoconfucéen, WANG Shouren 王守仁, connu sous le 

nom de WANG Yangming 王陽明 (1472-1528), rapporte que 
 

Zhu Bensi demanda si l’homme avait un esprit vide ou une connaissance innée liang zhi 良知, s’il 
était de la même catégorie que les plantes et les minéraux ou s’il avait ou non une connaissance 
innée. Le maître répondit que la connaissance innée de l’homme était la même que celle des 
plantes et des minéraux et que si plantes et minéraux n’avaient pas la connaissance innée de 
l’homme, on ne pourrait pas les concevoir. A supposer qu’il en soit ainsi seulement pour les 
plantes et les minéraux et que le ciel et la terre n’aient pas la connaissance innée de l’homme, ils 
ne pourraient être le ciel et la terre, en effet ciel, terre, les dix mille choses et l’homme, ne forment 
qu’un seul corps à l’origine. […]  Vent, pluie, rosée, tonnerre, soleil, lune, étoiles et astres, animaux 
et plantes, montagnes, rivières, terres et rochers, à l’origine ne forment qu’un seul corps avec 
l’homme. C’est pour cela que tout ce qui appartient aux catégories des grains et des animaux, peut 
servir de nourriture aux humains, que ce qui appartient aux catégories de la matière médicale et 
des minéraux peut servir à soigner. C’est, en effet, parce qu’ils procèdent de la même force 
matérielle qu’il peut y avoir interpénétration9. 

Cependant YE Tianshi 葉天士 (1667-1746) indique que « les plantes n’ayant pas de 

sentiments, elles ne peuvent pas soigner les maladies des affections »10. Fort 
heureusement, une jolie démonstration que cet auteur n’avait pas dû connaître avait 

été donnée, un siècle plus tôt, par LI Yu 李漁 (1611- ?1680), dans son Xian Qing Ou Qi 

閑情偶奇 (1671) (Notes éparses au gré d’humeurs oisives). Il écrit dans le chapitre 

Zhong Zhi Bu 種植部 (Sur La Culture des plantes), au sujet du zi wei 紫薇 ou « lilas 

des Indes »11 : 
 

Certains disent que les animaux possèdent la connaissance et pas les plantes. Je dis qu’il n’en est 
rien. Animaux et plantes sont des choses qui ont la connaissance mais la connaissance des 
animaux diffère un peu de celle des humains et celle des plantes diffère un peu de celle des 

                                                   
7.D’après Zhang SHITONG, 1974, p. 85. Nous traduisons. 
8. Cité dans Alfred FORKE, 1938, p. 322. 
9. Cité par Alfred FORKE, 1938, p. 394. Nous traduisons. 
10.  Cité par Ling FANG, 2001, p. 16.  
11. Lagerstroemia indica L. 



 5 

animaux (…). Comment savons-nous cela ? Parce que le lilas des Indes craint les chatouilles12. 
Connaître les chatouilles, c’est connaître la douleur. Connaître chatouilles et douleur c’est 
connaître l’honneur et la honte, le profit et le tort, c’est ne pas être éloigné des animaux de la 
même manière que les animaux ne sont pas éloignés des humains. D’aucuns disent qu’il n’y a 
qu’une sorte d’arbre qui craigne les chatouilles mais je dis qu’il n’en est pas ainsi. Je dis que toutes 

les plantes étant de même nature cao mu tong xing 草木同性, observer que la nature de cet arbre 

est d’être chatouilleux, c’est donc savoir qu’il n’y a ni herbe ni arbre qui ne connaisse douleur ni 
chatouille mais que seul le lilas des Indes peut remuer, les autres non. D’aucuns diront encore, 
comment peut-on savoir qu’ils distinguent peine et chatouille puisqu’ils ne bougent pas ? Je dis, 
en comparaison avec les humains, que si vous chatouillez une personne sensible, elle s’agite. 
Cependant il y a des gens qui ne réagissent pas aux chatouilles, serait-ce que les humains ne 
connaissent pas peine et chatouilles ?13 

L’idée de correspondances, de sympathie, de compatibilité ou encore de résonance 

entre les diverses catégories des choses, wu lei xiang gan物類相感 est très importante. 
Nous constatons donc que les plantes possèdent une sensibilité et qu’elles 

entretiennent de plus un lien particulier avec les humains puisque le qi 氣, la force 
matérielle fondamentale est commune aux deux. Il faut remarquer aussi que si les 
humains occupent la première place parmi les dix mille choses, ils n’en sont pas 
séparés fondamentalement, et font donc partie de ce tout. Les différences entre les 
diverses « choses » tiennent à la façon dont la force matérielle qi et le principe 

fondamental li 理se structurent, créant les spécificités. La force matérielle, moteur de 
toutes les choses, est animée par l’interaction de deux forces antagonistes, l’une femelle 
yin, l’autre mâle yang. Dans une conception cosmologique, l ‘ensemble des "dix mille 
choses" est réparti entre cinq Agents ou Phases, Terre, Métal, Eau, Bois, Feu qui sont 
dans un rapport dynamique grâce à l’action de la force matérielle. Cette pensée se 
développe à partir du quatrième siècle av. J.C. et, sera reprise deux siècles plus tard 

dans le cadre de l’École du yin-yang et des Cinq phases yin-yang wu xing jia  陰陽五

行家. 

Propriétés reconnues aux plantes 

Une division fondamentale pour les plantes se fonde sur l’apparition des feuilles et 
des fleurs. Au printemps, celles qui sont sensibles d’abord à l’action du yin vont mettre 
des feuilles puis fleurir ensuite, comme les catalpas et la plupart des végétaux, celles 
qui subissent l’influence du yang en premier, fleurissent sur des rameaux défeuillés 
comme les forsythias, paulownia, et certains magnolias par exemples. 

Dans un texte achevé en 1380 env. et publié en 1516, Cao Mu Z i草木子 (Le Maître 

des Plantes),14 de YE Ziqi 葉子奇, on peut lire dans la partie intitulée « Dissertation sur 

l’observation des choses » ou Guan Wu Pian 觀物篇, 
 

Chez les plantes, mince est la pousse, infime est le noyau. Couleur, parfum, pétale, feuilles se 
transmettent et sont produits. Après mille ans, il n’y a pas de changement. Leurs racines et tiges 
naissent et meurent mais, jamais encore depuis le début, la transmission de leur esprit positif 

shen 神15 ne s’est éteinte. […] Dans la petitesse d’un noyau, couleur, parfum ou pestilence, goût, 

                                                   
12 Il est fréquemment mentionné dans les textes que si l’on gratte l’écorce du tronc de l’arbre, les feuilles 
des rameaux les plus élevés bougent doucement.  

13 Yu LI, 1985, p. 247. Nous traduisons.  
14 Peut-être, le titre fut-il choisi, comme le suggère l’éditeur contemporain, (cf. YE, 1983, p. 1) en souvenir 
des végétaux avec lesquels, rappelle l’auteur dans sa préface, il ‘avait pourri’ en prison. 
15 Wing-tsit CHAN (1967, p. 366) : ‘In Neo-Confucianism gui shen鬼神 [...] more often than not refers 

to the activity of the material force (qi). Zhang Zai’s dictum, “The negative spirit (gui) and positive 



 6 

fleur, fruit, tige, feuille, tout sans exception est contenu dans l’amande et lorsqu’il y a à nouveau 
développement, c’est absolument identique16. C’est par cela que la création révèle que toutes les 
amandes conservent toutes les fonctions17. 

 

Une notion capitale dans l’Antiquité est celle des « Trois puissances san cai, 三才
Ciel Homme Terre » qui explique le rôle crucial du souverain pour maintenir 

l’harmonie entre Ciel et Terre. A côté d’autres manifestations, ce sont les Yue ling, 月

令 (Observances mensuelles), intégrées sous la forme d’un chapitre au Li ji 禮記 Livre 
des rites, daté du deuxième siècle18, qui indiquent le déroulement normal de la 
croissance des végétaux et des animaux au cours de l’année ; sont également précisées 
les conséquences de manquements de la part du souverain s’il ne se conformait pas aux 
rites saisonniers. S’il ordonnait, au premier mois, de suivre les prescriptions d’un autre 
mois de l’année, des conséquences négatives sur les plantes s’en suivraient ; par 
exemple, les rituels d’automne entraîneraient une prolifération des mauvaises herbes, 
ceux propres à l’hiver empêcheraient la germination des semences, etc. 

Néanmoins, à côté des manifestations négatives du monde végétal en réponse à un 
manquement du prince à ses devoirs, les plantes pouvaient également apporter la 

preuve de sa bonne conduite. C’était le cas du champignon zhi芝, « champignon 
d’immortalité »19 qui poussait, comme en attestent de nombreux textes20, lorsque ‘la 
vertu du souverain rayonnait sur la terre’21. Cet état était également marqué par 

l’apparition de pieds de céréales anormaux, à plusieurs épis appelés jia he嘉禾, belle 
céréale, terme défini comme « les plus grands des Cinq grains, l’essence de la vertu 

rayonnante »22 .On lit dans le Bai Hu Tong De Lun 白虎通德倫 (+79) (Discours sur la 

vertu du Tigre blanc) attribué à l’historien BAN Gu 班固 (32-92)23 : « Quand pousse 

l’herbe rouge24 zhucao 朱草 et que se lient les arbres mu lian li 木連理, la vertu est 
parvenue jusqu’aux plantes ». On peut lire également dans le Di Jing Tu, (Image du 
Miroir de la terre), que « lorsque le royaume est bien administré et le prince heureux, 

les arbres grandissent subitement d’eux-mêmes »25. Le texte du Di Jing地 鏡, (Miroir 
de la terre), (non daté mais antérieur au Tang 618-907) indique la signification pour 
les humains d’autres manifestations observées sur des plantes. Ainsi, un flétrissement 

                                                   
spirit (shen) are the spontaneous activity of the two material forces (yin and yang)” has become the 

general accepted definition’. Shen 神« Ce terme qui désigne à l’origine le divin ou le spirituel (…) en 

vient à évoquer l’esprit lorsqu’il est au comble de la vie, de la spontanéité, du naturel » : Anne Cheng, 
Histoire de la pensée chinoise, op. cit., p. 120. 
16 Cette conviction est attestée beaucoup plus tôt, comme le rappelle une anecdote du Shi Shuo Xin Yu

世說新語 (Nouvelles anecdotes du monde), citée dans le Quan Fang Bei Zu (Chen Jingyi, 1982, p. 1006.). 

Le producteur de bonnes prunes ôtait les noyaux des fruits qu’il vendait pour éviter que d’autres ne les 
mettent en culture. 
17 YE, 1983, p. 12,13.  
18 Datation approximative. Cf. Jeffrey K. RIEGEL, 1993, p. 297. 
19 Ganoderma japonicum (Fr.) Lloyd [syn.Ganoderma lucidum (Leyss.) Karst. var. japonicum (Fr.) Bres.]    
20 On trouve divers textes attestant de ce rôle de plante de bon augure aux juan. 48 et 49 du « Cao Mu 
Dian » de l’encyclopédie Gu Jin Tu Shu Ji Cheng. Voir Jiang Tingxi, 1998. 
21 Gu Jin Tu Shu Ji Cheng, ‘Cao Mu Dian’, juan. 48, 25a. 
22 Gu Jin Tu Shu Ji Cheng, ‘Cao Mu Dian’, juan. 23, 2b. 
23 Pour une présentation de ce texte, cf. Malcolm. LOEWE (dir.), 1993, p. 347-356. 
24 Il s’agit d’une ‘herbe tinctoriale de couleur rouge, considérée de bon augure par les magiciens’, in 

Anon. Ci Yuan 辞源 (Source des mots), (1979, vol. 2, p. 1507). Fang Yizhi, l’identifie à ming jia蓂莢 ‘qui 

chaque jour met une feuille et à partir de la moitié du mois en perd une’. Cf. Fang Yizhi,1995, juan. 9, 
35b. 
25 MA, Guohan, 1875, juan 78, p. 34b. 



 7 

hors saison des feuilles d’arbre, de bambou ou de roseau annonçait toujours des 
événements graves pour les gouvernants, en particulier leur destitution, ou, dans le cas 
du pays, une invasion. La pousse d’un rameau glabre sur un arbre était signe de famine 
dans l’année. De nombreux signes, tel un arbre qui pleure ou encore un arbre qui 
saigne, présageaient de la venue de soldats. Jusqu’à la dynastie des Song (960-1279), 
les plantes étaient donc en résonance avec les affaires de l’état et même avec la 
personne du souverain comme l’atteste encore une anecdote rapportée dans le Shi 

Shuo Xin Yu世說新語 (« Nouveau discours sur les propos du temps ») de Liu Yiqing劉

義慶 (403-444). Un tremblement de terre ayant été annoncé par la divination, le devin 
conseilla au prince d’aller faire abattre un cyprès26, d’en faire découper un tronçon 
« ayant la taille du prince » et de le mettre sur un lit. Ce tronc fut désintégré lors du 
tremblement de terre, ce qui fit dire au chef des armées du prince : « Eh bien, vous avez 
confié à votre tour à cet arbre le soin de supporter les catastrophes »27. Un autre 
exemple de rapports directs du souverain avec les plantes est fourni par l’absence de 

floraison des orangers lorsque l’empereur Xuan Zong玄宗 des Tang (règne de 712 à 
756) fut contraint par son armée de se retirer au Sichuan28. 

Il y a là des manifestations d’une grande sensibilité des plantes aux affaires de l’état. 
Cependant, on trouve aussi mention de leur attitude dans des domaines variés. Dans 

le Hua shi zuobian, 花史左編, (Supplément à l’Histoire des fleurs) (1618), l’auteur 

Wang Lu 王路, maniaque de fleurs (huapi 花癖) selon ses propres termes, rapporte 
dans 24 chapitres un grand nombre de faits qu’il a glanés dans ses lectures, chacun 
étant consacré à un aspect particulier. Les anecdotes, voisinent avec des conseils 
horticoles. Le premier chapitre range les fleurs en fonction de leur beauté, en miroir de 
la société humaine et toujours en référence à des textes. 

Le chapitre suivant évoque les cent lieux dans l’empire qui possèdent des endroits, 
pavillons, tonnelles, etc. remarquables par leurs fleurs. Un autre, traite des cas de 
synonymie et d’homonymie. Il est suivi d’indications de ce qu’il convient de faire à 
certaines plantes pour chaque mois. Le sixième relate brièvement quelques anecdotes 
de manifestations étonnantes de la part d’une dizaine de plantes dont cet « arbre 
extraordinaire » que possédaient les aïeux de la famille Tan et qui fleurissait 
abondamment aux quatre saisons. Lorsque les enfants et petits-enfants Tan chantaient 
et dansaient en dessous, les fleurs tombaient spontanément, ils les prenaient et en 
décoraient leurs bonnets. Si des gens d’autres familles venaient chanter, les fleurs 
cessaient de tomber. Le chapitre suivant, le septième, est un catalogue de cinquante 
cas d’anomalies, de faits bizarres ou mystérieux liés à diverses plantes. Par exemple, 
on lit qu’à l’époque de l’empereur Minghuang [712-756] des Tang, devant le Pavillon 
du bois d’aigle, une pivoine shaoyao29 développa une branche avec deux fleurs ; le 
matin elles étaient d’un bleu profond, dans la journée d’un jaune profond, la nuit d’un 
blanc poudré. Entre la nuit et l’aurore parfum et beauté changeaient. Devant ce 
phénomène, on peut lire que l’empereur remarqua « cet arbre fleuri est vraiment 

étrange ». Le neuvième Hua zhi qing 花之情, « Sentiments des fleurs », relate quatorze 
cas de réactions de plantes à des manifestations de sentiments de la part d’humains. 
Toujours sous le règne de Ming Huang, il y avait une pivoine en arbre, mudan 牡丹

qu’on lui avait offerte. Son nom était « rouge de la famille Yang ». Un jour où [Yang] 

                                                   
26 Cupressus funebris Endl. 
27 Cité in Alain PEYRAUBE, 1988, p. 173. 
28 Edward H. SCHAFER (1967, p. 185 ; cf. note 206). 

29 Paeonia lactiflora Pall. 



 8 

Guifei, sa concubine, se fardait le visage et les lèvres, le gras sur ses doigts toucha la 
fleur. L’année suivante, lorsque la fleur s’ouvrit, il y avait, imprimée sur les pétales, la 
marque rouge des doigts. L’empereur la nomma « une pincée de rouge ». 

Le onzième chapitre Hua zhi rong 花之榮 ‘Gloire des fleurs’ rend compte des faits 
historiques où des fleurs ont un comportement admirable. Dans ‘Les belles se 

découvrent’ 美人披拂, Wudi, le sixième empereur de la dynastie des Han, qui régna de 
-140 à 86, fit extraire de la soie de fleurs pour tisser des brocarts à motifs floraux 
destinés à des vêtements de danse. À un banquet de fin de printemps, lors d’une danse 
sous les arbres fleuris, les manches glissèrent et des fleurs se détachèrent alors pour 
couvrir les corps dénudés ; l’empereur trouva le ballet encore plus beau. Il l’appela 
« Danse des cent fleurs ». 

Le seizième chapitre Hua zhi shi 花之事 (Faits [relatifs à] des fleurs) est encore 
formé d’une succession d’anecdotes historiques traitant de sujets divers qu’illustre 
l’exemple suivant. Au cours d’un banquet [l’empereur des Tang] Minghuang assis sous 
un pêcher dit « si l’hémérocalle fait passer la tristesse, cette fleur, elle, élimine le 
regret ». 

Au dix-septième chapitre, Hua zhi ren花之人, ‘Humains des fleurs’ figure aussi, 
parmi des cas de passion pour les fleurs, celui de cette « Entremetteuse de fleurs ». 
Constatant qu’un abricotier fleurissait mais ne donnait pas de fruits, l’entremetteuse 
s’exclama « au printemps, il faut donner un époux à cet abricotier ». Pour ce faire, elle 
organisa une cérémonie de mariage. Elle arriva en hiver apportant un vase de vin pour 
sacrifices, fit trois libations rituelles, (fit accrocher une robe rouge, de mariée, à l’arbre) 
puis partit. L’année suivante il y eut une récolte extraordinaire. 

Les plantes peuvent aussi servir symboliquement de modèles pour les humains. 
C’est notamment le cas au début de la partie consacrée aux plantes du Xian Qing Ou 

Ji 閒情偶記 (Notes éparses au gré d’humeurs oisives) dont la préface est datée de 1671 : 
 

Les catégories et sortes de plantes sont très complexes mais on peut en gros les répartir en trois : 
[à] souche ligneuse, [à] souche sarmenteuse et [à] souche herbacée30. 

 

Li Yu (Zhong Zhi Bu種植部) explique ainsi l’existence de chacun de ces trois grands 
types de plantes par la profondeur et la taille relative de la racine, considérée comme 
la partie fondamentale des végétaux. En effet, c’est son importance qui garantit la force 
et la longévité des plantes selon un ordre décroissant, des arbres aux herbes. La suite 

du texte est une illustration d’un des aspects fondamentaux du ge wu格物, 
‘l’investigation des choses’ à des fins morales ; en prenant ‘souche’ par analogie avec ce 
qui forme la base du comportement humain, Li Yu explique, en effet, l’importance pour 
soi d’avoir une souche ligneuse, c’est-à-dire un caractère bien trempé tandis que celui 
qui est sans force vertueuse, est comme une liane, et dépend d’autrui pour se dresser. 

Il place ainsi donc l’investigation des choses ge wu格物 au cœur du jardin, les plantes 
fournissant un objet de réflexion et de méditation. Chacune des rubriques en est un 
exemple. À propos du pêcher, l’auteur déplore que ses contemporains ne cherchent 
qu’à satisfaire leur gourmandise : pour avoir de beaux fruits il est nécessaire de greffer, 
or la greffe tue ce qui est naturellement beau et qui ne se trouve que dans les arbres 
sauvages. Il rappelle ainsi que lorsqu’on loue la beauté d’un visage en décrivant des 
« joues de pêche, aux ‘fossettes de pêche’ », on compare les traits humains à des arbres 

                                                   
30 Li Yu (1985, p. 238). 



 9 

naturels, non greffés : or de tels arbres, ce n’est pas dans les jardins renommés qu’il 
faut aller ! 

Le laurier odorant fait quant à lui l’objet de critiques touchant à la manière dont on 

le désigne. Le nom en chinois ( jia zhu tao 夾竹桃) signifie littéralement « pêcher-
bambou-étroit ». Cela revient, selon l’auteur, à rassembler sous un même terme le 
lettré vertueux (le bambou) et la belle élégante (le pêcher). Cette contradiction 
manifeste des significations symboliques (et humaines) des composantes du nom 

pousse alors Li Yu à renommer ce laurier sheng hua zhu 生花竹 « bambou à fleurs ». 
Ce faisant, dit-il, on peut rendre justice au bambou, un des « trois amis [de l’hiver] » 
avec le pin et l’abricotier du Japon, mais le seul qui ne fleurisse pas. « N’est-ce pas ainsi 
se mettre en harmonie avec la nature ?» demande-t-il. 

On ne s’étonnera pas de lire ce qu’il propose pour mieux profiter de la contemplation 
des fleurs des abricotiers du Japon31. Afin d’éviter les désagréments causés par les 
intempéries, il convient de convenablement s’équiper car c’est en plein hiver qu’a lieu 
la floraison. 
 

Il y a deux dispositifs pour contempler les abricotiers mei 梅. Qui va en montagne doit emporter 
une tente, dont trois côtés sont fermés et un côté ouvert, fait avec une étamine ; à l’intérieur 
installer un poêle avec une provision de charbon afin de procurer une certaine chaleur et 
réchauffer les boissons32. Ceci est la première méthode. Celui qui habite dans un jardin installera 
plusieurs écrans de papier, pour former un toit protecteur horizontal et quatre côtés où seront 
aménagées des fenêtres qu’on puisse ouvrir et fermer en fonction de la présence des fleurs. De 
tels écrans ne sont pas limités à l’observation des abricotiers du Japon. Ils conviennent pour 
toutes les fleurs et peuvent être installés à demeure toute l’année. On fixera un petit panneau 
horizontal portant l’inscription ’Séjour où s’approcher des fleurs’. Quelles que soient les fleurs, on 
dressera entre elles un fanion, avec cette inscription générale ‘Fleurs magiquement rapprochées’. 
Telle est la seconde méthode. 

 

Li Yu évoque dans ce passage le plaisir esthétique qu’on éprouve à observer la 
floraison de l’arbre mais l’intérêt que la fleur a pu susciter dépasse la simple 
contemplation. Dans sa thèse (2000), intitulée Le personnage conceptuel de la Fleur 
de prunier dans la philosophie, la politique et l’esthétique chinoise des Song à nos 
jours, Marie-Anne Destrebecq montre l’importance symbolique de la fleur d’abricotier 
du Japon33 par l’analyse très détaillée du texte d’un chapitre « philosophique » dans le 
livre de technique picturale, le Traité de l’abricotier japonais de Huaguang, 
Huaguang meipu. Par un jeu de correspondances qui concernent tous les éléments de 
l’arbre, depuis les pièces florales jusqu’à la racine, Huaguang, (c.1051-1123) peintre et 
moine appartenant au bouddhisme chan, inscrit l’abricotier japonais dans une 
cosmologie qui révèle le rôle crucial de la fleur dans la symbolique chinoise34 

                                                   
31 Li YU, (1985, p. 240). 
32 Il ne s’agit pas ici de thé qui, bien sûr, ne serait pas réchauffé, mais de jiu 酒, terme générique désignant 

toute boisson alcoolique.  
33 Dans les écrits sur la Chine ou le Japon, les termes mei et umei sont fréquemment traduits par 
« prunier » ou encore « prunus ». Si ce dernier mot désigne bien le genre botanique auquel appartient 
cette espèce et que « prunier » correspond bien à la traduction française du nom latin du genre, il ne 
peut être utilisé pour désigner spécifiquement aucune des plantes appartenant à ce genre, comme divers 
cerisiers, le prunelier, le pêcher, l’abricotier, l’amandier. C’est donc « abricotier du Japon » ou encore 
« abricotier japonais » qui est le nom français à utiliser pour désigner cette espèce : Prunus mume 
(Sieb.) Sieb. et Zucc. 
34 DESTREBECQ, 2000, vol. I, p. 20-45. 



 10 

Le livre de Song Boren, 宋伯仁 daté de 1231, Portraits d’abricotiers du Japon 梅花

喜神譜montre en cent images l’évolution d’un rameau depuis l’apparition des 
bourgeons en « œil de crabe » jusqu’à la chute du dernier pétale de la dernière fleur. 
On peut voir là, d’abord un jeu esthétique montrant les étapes de la floraison ; 
cependant le texte qui encadre chaque image ajoute une dimension poétique et parfois 
politique. De plus, sa floraison en plein hiver dans les pires conditions climatiques fera 
de la fleur le symbole de la résistance aux forces contraires. Un grand nombre d’œuvres 
picturales représentant des abricotiers du Japon en fleurs, en particulier, durant toute 
la période de la dynastie mongole des Yuan (1280-1368) semble bien rappeler cette 
façon de manifester symboliquement une opposition à la dynastie étrangère qu’il aurait 
été très dangereux sinon impossible d’exprimer de façon plus directe par des mots35. 
 

Les plantes possèdent donc une sensibilité qui peut se manifester de diverses façons 
en relation avec des actions humaines. Nous avons vu que les végétaux pouvaient réagir 
positivement ou négativement selon la conduite rituelle du souverain. On a pu noter 
aussi un lien symbolique fort entre une famille et un grand arbre poussant dans un 
jardin de sa résidence. C’est à Bai Juyi (772-846) qu’il revient de clore ce texte, lui qui 
dans un poème intitulé ‘Deux pins’ rapportait qu’il était souvent fatigué en retournant 
esseulé à son logis sans quoi que ce soit pour le réconforter. Aussi planta-t-il deux pins 
dans sa cour, les traitant comme ses hôtes. Après cela, plus jamais il ne sentit seul car 
il imaginait qu’il y avait trois personnes chez lui. Lorsque l’empereur l’appela à des 
fonctions dans un autre endroit, il refusa ne voulant pas être séparé de ses amis de 
cœur36. 
 
  

                                                   
35 Il est aisé de voir des images de ce livre sur Internet en utilisant l’expression “meihuaxishenpu”. 
36 D’après KOEHN, 1942, p. 3. 



 11 

Bibliographie critique 

 
CHENG, Anne, Histoire de la pensée chinoise, Paris, Seuil, 1997. 
 
COUVREUR, Séraphin (éd.), Cheu King : texte chinois avec une double traduction en 

français et en latin, S. J., 1967. 
 
DESTREBECQ, Marie-Anne, « Le personnage conceptuel de la Fleur de Prunier dans 

la philosophie, la politique et l’esthétique chinoise des Song (960) à nos jours », 
thèse de doctorat soutenue à Paris VIII, en 2000, sous la direction de Jacques 
Rancière. 

 
FORKE, Afred, Geschischte der neuern chinesischen Philosophie, Hamburg, De 

Gruyter, 1938. 
 
LEGGE, James, The Chinese Classics, Hong Kong, Hong Kong University Press, 1970. 
 
PEYRAUBE, Alain, Syntaxe diachronique du chinois, Paris, Collège de France, 1988. 
 
RIEGEL, Jeffrey K., « Li Chi », in Michael Loewe (éd.), Early Chinese Textes : A 

bibliographical Guide, Berkeley, University of California Press, 1993, p. 293-297. 
 
SHAFER, Edward H., The Vermilion Bird : T’ang Images of the South, Berkeley, 

University of California Press, 1967. 


