I ’Entre-dey;,-

Numéro 12 (2) | décembre 2022

Sensibilités végétales : par-dela art et nature

Les plantes chinoises : des étres vivants sensibles

Georges METAILIE
CNRS (DR honoraire), Centre Alexandre Koyré

Résumé

Dés le VIe siecle avant notre ére, I'observation des animaux et des végétaux est un
élément essentiel de ’enseignement confucéen ou 'apprentissage passe également par
la connaissance des noms. Dans les premiers manuels ou discours consacrés a la
botanique se manifeste d’emblée la volonté de saisir la nature des plantes dans une
cosmologie plus vaste et d’en décrire les propriétés notamment par la relation que les
hommes entretiennent avec elles : la plante n’y est pas seulement symbolique du
comportement humain ou politique, elle y gagne une relative sensibilité.

Abstract

As early as the 6th century BC, the observation of animals and plants was an essential
part of Confucian teaching, where learning also involved the knowledge of names. In
the first manuals or speeches devoted to botany, the desire to grasp the nature of
plants in a wider cosmology and to describe their properties, particularly in terms of
the relationship that humans have with them, is immediately apparent: the plant is
not only symbolic of human or political behaviour, it also gains a relative sensitivity.



Plan

Nature des plantes

Propriétés reconnues aux plantes



Puisque les manifestations d’une sensibilité végétale, si sensibilité végétale il y a,
sont le plus souvent difficilement perceptibles, il ne reste a celui qui veut en interroger
les traces ou les mentions dans la tradition chinoise lettrée qu’a étudier les textes et
donc a n’appréhender cette capacité qu’a travers le filtre de la représentation et de
I’écriture. Connaitre les composantes de la Nature en en maitrisant les noms, telle est
I'une des démarches fondamentales du confucianisme évoquée par CHEN Jingyi dans
sa préface au Quan Fang Beizu &% %11 (L’Ancétre de toutes les fragrances), grand
recueil de citations de textes relatifs aux plantes daté de 1256 :

la Grande Etude Da Xue fonde son enseignement avant tout sur ’observation des choses ge wu
tandis que la tAche de celui qui étudie xue zhe £:35 est de bien connaitre les noms des oiseaux,
quadrupedes, herbes et arbres!.

La derniére phrase est une allusion a un propos de Confucius, rapporté dans le Lun Yu
(Entretiens) au livre 17, chap. 92.

Mes enfants, pourquoi aucun de vous n’étudie-t-il les Poémes ? (...) Ils nous font beaucoup
connaitre les noms des oiseaux, quadrupedes, herbes et arbres’s.

Nous voyons ici que deés le sixiéme siecle avant notre ere, I’'observation des animaux
et des végétaux ainsi que la connaissance de leurs dénominations forment un des
aspects de l’enseignement confucéen. Une formule résume cette démarche, gewu
zhizhi #&¥EUA : « Observer/investiguer les choses pour parvenir a la connaissance ».
Cette attitude est liée a la « rectification des noms » zhengming IEE4 qui manifeste
I'importance accordée a I'adéquation entre les noms et les réalités qu’ils désignent4.

Nature des plantes

Dans le Xun Zi %j--de XUN Qing %75 (c. - 313 a - 239), au chapitre 9, « Institutions
du souverain », Wang zhi Eifil, on trouve incidemment mention de la place des
végétaux dans une échelle des étres pour justifier la position dominante de ’homme :

Eaux et feux possédent une force matérielle g %6 mais pas la vie wu sheng f&/£. Herbes et arbres
possédent la vie you sheng £ /£ mais pas la connaissance wu zhi &1, Oiseaux et quadrupédes

1 Chen JINGYI, 1982, p. 9-10. Nous traduisons.

2 D’aprés LEGGE, 1970, p.383.

3 Cité dans James LEGGE, 1970, p. 383 : nous traduisons. Les Poémes, nom chinois Shijing 4%, est un
recueil, de poémes et chants anciens, attribué a Confucius (- 6¢). Il existe une édition du texte chinois
avec traduction en francais et en latin, voir Séraphin, Couvreur, 1967.

4 Sur ce point, voir Anne CHENG, Histoire de la pensée chinoise, Paris, Seuil, 1997, resp. p. 76-79, p. 141-
142 et p. 215-216.

5- Sur ce penseur, voir Anne CHENG, op.cit., 1997, p. 200-220.

6 Ce terme est traduit différemment selon les auteurs, en particulier ‘énergie’. Il désigne une notion
fondamentale dans la conception de la vie en Chine ancienne. C’est le produit de 'interaction des

deux forces premiéres, féminine yin [Zet masculine yang [ ; le gi anime toutes les ‘dix-mille
choses’ wan wu. Dans la suite de ’article, je garderai gi ou bien utiliserai ‘force matérielle’, suivant

Chan Wing-tsit qui le traduit par ‘material force’. Voir CHU Hsi & LU Tsu-ch’ien, 1967, p. 72-74.
L’autre notion de base est nommée [i ¥i. Il s’agit du ‘principe’ qui structure toute chose. C’est la
maniere dont gi et li s'unissent qui détermine la nature et la diversité des choses. Pour un apergu
historique de ces deux notions et de leur évolution, voir Anne CHENG qui propose une analyse
détaillée, en particulier, Histoire de la pensée chinoise, op. cit., p. 239-243, p. 427-435.



posseédent la connaissance you zhi 4 %1 mais pas le sens de la justice wu yi #75. Les humains
possedent force matérielle, vie, connaissance et de plus, sens de la justice, c’est pourquoi ils sont
ce qui est le plus précieux sous le ciel 7.

Ce passage renseigne donc sur les qualités fondamentales, reconnues aux plantes
avant la fondation d’un empire unifié (221 av. J.C.): elles possedent une force
matérielle, un qi; elles possedent aussi la vie sheng, et donc, naissent, engendrent et
meurent. De plus, elles sont le deuxieme maillon d’'une chaine continue jusqu’aux
humains dans la mesure ou la force matérielle qi est commune a toutes les « dix-mille
choses ».

Xue Xuan E¥IE (1389-1464) dans son Du Shu Lu iEE#k8 (Notes de lecture)
considere que :

Quand on observe la racine des arbres, il faut penser qu’il n’y a pas un ‘avant’ la racine mais que,
au sein de l'indifférencié, le principe li de la racine existant déja, dés que le moteur de la force
matérielle 'anime, ses qualités intrinseques commencent a étre mises en route et le principe li s’y
conforme. C’est ainsi que sont produites les racines des arbres.

Enfin, toujours dans le courant néoconfucéen, WANG Shouren F5F{", connu sous le
nom de WANG Yangming T[] (1472-1528), rapporte que

Zhu Bensi demanda si ’homme avait un esprit vide ou une connaissance innée liang zhi B %, s’il
était de la méme catégorie que les plantes et les minéraux ou s’il avait ou non une connaissance
innée. Le maitre répondit que la connaissance innée de ’homme était la méme que celle des
plantes et des minéraux et que si plantes et minéraux n’avaient pas la connaissance innée de
I’homme, on ne pourrait pas les concevoir. A supposer qu’il en soit ainsi seulement pour les
plantes et les minéraux et que le ciel et la terre n’aient pas la connaissance innée de '’homme, ils
ne pourraient étre le ciel et la terre, en effet ciel, terre, les dix mille choses et ’homme, ne forment
qu’un seul corps al’origine. [...] Vent, pluie, rosée, tonnerre, soleil, lune, étoiles et astres, animaux
et plantes, montagnes, rivieres, terres et rochers, a I’origine ne forment qu'un seul corps avec
I’homme. C’est pour cela que tout ce qui appartient aux catégories des grains et des animaux, peut
servir de nourriture aux humains, que ce qui appartient aux catégories de la matiére médicale et
des minéraux peut servir a soigner. C’est, en effet, parce qu’ils procédent de la méme force
matérielle qu’il peut y avoir interpénétrations.

Cependant YE Tianshi # X+ (1667-1746) indique que « les plantes n’ayant pas de
sentiments, elles ne peuvent pas soigner les maladies des affections »°. Fort
heureusement, une jolie démonstration que cet auteur n’avait pas di connaitre avait
été donnée, un siécle plus tot, par LI Yu ZF;f (1611- ?1680), dans son Xian Qing Ou Qi
PRIE R (1671) (Notes éparses au gré d’humeurs oisives). Il écrit dans le chapitre
Zhong Zhi Bu f&HEE} (Sur La Culture des plantes), au sujet du zi wei 2% ou « lilas
des Indes »1:

Certains disent que les animaux possédent la connaissance et pas les plantes. Je dis qu’il n’en est
rien. Animaux et plantes sont des choses qui ont la connaissance mais la connaissance des
animaux différe un peu de celle des humains et celle des plantes différe un peu de celle des

7D’apres Zhang SHITONG, 1974, p. 85. Nous traduisons.
8. Cité dans Alfred FORKE, 1938, p. 322.

9- Cité par Alfred FORKE, 1938, p. 394. Nous traduisons.
10. Cité par Ling FANG, 2001, p. 16.

1. Lagerstroemia indica L.



animaux (...). Comment savons-nous cela ? Parce que le lilas des Indes craint les chatouilles12.
Connaitre les chatouilles, c’est connaitre la douleur. Connaitre chatouilles et douleur c’est
connaitre 'honneur et la honte, le profit et le tort, c’est ne pas étre éloigné des animaux de la
méme maniere que les animaux ne sont pas éloignés des humains. D’aucuns disent qu’il n’y a
qu’une sorte d’arbre qui craigne les chatouilles mais je dis qu’il n’en est pas ainsi. Je dis que toutes
les plantes étant de méme nature cao mu tong xing %K [Fl{4:, observer que la nature de cet arbre
est d’étre chatouilleux, c’est donc savoir qu’il n’y a ni herbe ni arbre qui ne connaisse douleur ni
chatouille mais que seul le lilas des Indes peut remuer, les autres non. D’aucuns diront encore,
comment peut-on savoir qu’ils distinguent peine et chatouille puisqu’ils ne bougent pas ? Je dis,
en comparaison avec les humains, que si vous chatouillez une personne sensible, elle s’agite.
Cependant il y a des gens qui ne réagissent pas aux chatouilles, serait-ce que les humains ne
connaissent pas peine et chatouilles ?13

L’idée de correspondances, de sympathie, de compatibilité ou encore de résonance
entre les diverses catégories des choses, wu lei xiang gan¥)JEFH& est trés importante.
Nous constatons donc que les plantes possedent une sensibilité et qu’elles
entretiennent de plus un lien particulier avec les humains puisque le gi 5, la force
matérielle fondamentale est commune aux deux. Il faut remarquer aussi que si les
humains occupent la premiére place parmi les dix mille choses, ils n’en sont pas
séparés fondamentalement, et font donc partie de ce tout. Les différences entre les
diverses « choses » tiennent a la facon dont la force matérielle gi et le principe
fondamental li #se structurent, créant les spécificités. La force matérielle, moteur de
toutes les choses, est animée par I'interaction de deux forces antagonistes, I'une femelle
yin, I'autre male yang. Dans une conception cosmologique, 1 ‘ensemble des "dix mille
choses" est réparti entre cinq Agents ou Phases, Terre, Métal, Eau, Bois, Feu qui sont
dans un rapport dynamique grace a l'action de la force matérielle. Cette pensée se
développe a partir du quatrieme siecle av. J.C. et, sera reprise deux siecles plus tard
dans le cadre de I'Ecole du yin-yang et des Cing phases yin-yang wu xing jia [T
T#.

Propriétés reconnues aux plantes

Une division fondamentale pour les plantes se fonde sur I’apparition des feuilles et
des fleurs. Au printemps, celles qui sont sensibles d’abord a I’action du yin vont mettre
des feuilles puis fleurir ensuite, comme les catalpas et la plupart des végétaux, celles
qui subissent I'influence du yang en premier, fleurissent sur des rameaux défeuillés
comme les forsythias, paulownia, et certains magnolias par exemples.

Dans un texte achevé en 1380 env. et publié en 1516, Cao Mu Z i5.AK ¥ (Le Maitre
des Plantes),'4 de YE Ziqi & -7, on peut lire dans la partie intitulée « Dissertation sur
I'observation des choses » ou Guan Wu Pian Y&,

Chez les plantes, mince est la pousse, infime est le noyau. Couleur, parfum, pétale, feuilles se
transmettent et sont produits. Apres mille ans, il n’y a pas de changement. Leurs racines et tiges
naissent et meurent mais, jamais encore depuis le début, la transmission de leur esprit positif
shen f#15 ne s’est éteinte. [...] Dans la petitesse d’un noyau, couleur, parfum ou pestilence, gofit,

12]] est fréquemment mentionné dans les textes que sil’on gratte I’écorce du tronc de 'arbre, les feuilles
des rameaux les plus élevés bougent doucement.

13Yu LI, 1985, p. 247. Nous traduisons.

14 Peut-étre, le titre fut-il choisi, comme le suggere I’éditeur contemporain, (c¢f. YE, 1983, p. 1) en souvenir
des végétaux avec lesquels, rappelle I’'auteur dans sa préface, il ‘avait pourri’ en prison.

15 Wing-tsit CHAN (1967, p. 366) : ‘In Neo-Confucianism gui shen®.4# [...] more often than not refers
to the activity of the material force (qi). Zhang Zai’s dictum, “The negative spirit (gui) and positive



fleur, fruit, tige, feuille, tout sans exception est contenu dans ’amande et lorsqu’il y a & nouveau
développement, c’est absolument identique?6. C’est par cela que la création révéle que toutes les
amandes conservent toutes les fonctions?.

Une notion capitale dans I’Antiquité est celle des « Trois puissances san cai, =%
Ciel Homme Terre » qui explique le role crucial du souverain pour maintenir
I’harmonie entre Ciel et Terre. A coté d’autres manifestations, ce sont les Yue ling, H
45 (Observances mensuelles), intégrées sous la forme d’un chapitre au Li ji i&5C Livre
des rites, daté du deuxieme siecle8, qui indiquent le déroulement normal de la
croissance des végétaux et des animaux au cours de I'année ; sont également précisées
les conséquences de manquements de la part du souverain s’il ne se conformait pas aux
rites saisonniers. S’il ordonnait, au premier mois, de suivre les prescriptions d’un autre
mois de I'année, des conséquences négatives sur les plantes s’en suivraient ; par
exemple, les rituels d’automne entraineraient une prolifération des mauvaises herbes,
ceux propres a I’hiver empécheraient la germination des semences, etc.

Néanmoins, a c6té des manifestations négatives du monde végétal en réponse a un
manquement du prince a ses devoirs, les plantes pouvaient également apporter la
preuve de sa bonne conduite. C’était le cas du champignon zhi*, « champignon
d’immortalité »9 qui poussait, comme en attestent de nombreux textes2o, lorsque ‘la
vertu du souverain rayonnait sur la terre’2:. Cet état était également marqué par
I’apparition de pieds de céréales anormaux, a plusieurs épis appelés jia he# K, belle
céréale, terme défini comme « les plus grands des Cinq grains, 1’essence de la vertu
rayonnante »22 .0On lit dans le Bai Hu Tong De Lun A /2@ (+79) (Discours sur la
vertu du Tigre blanc) attribué a ’historien BAN Gu FE[# (32-92)23 : « Quand pousse
I’herbe rouge24 zhucao &% et que se lient les arbres mu lian i KE#EE, la vertu est
parvenue jusqu’aux plantes ». On peut lire également dans le Di Jing Tu, (Image du
Miroir de la terre), que « lorsque le royaume est bien administré et le prince heureux,
les arbres grandissent subitement d’eux-mémes »25. Le texte du Di Jing#t #%, (Miroir
de la terre), (non daté mais antérieur au Tang 618-907) indique la signification pour
les humains d’autres manifestations observées sur des plantes. Ainsi, un flétrissement

spirit (shen) are the spontaneous activity of the two material forces (yin and yang)” has become the
general accepted definition’. Shen f#« Ce terme qui désigne a 'origine le divin ou le spirituel (...) en
vient a évoquer ’esprit lorsqu’il est au comble de la vie, de la spontanéité, du naturel » : Anne Cheng,
Histoire de la pensée chinoise, op. cit., p. 120.

16 Cette conviction est attestée beaucoup plus tot, comme le rappelle une anecdote du Shi Shuo Xin Yu

HERFTFE (Nouvelles anecdotes du monde), citée dans le Quan Fang Bei Zu (Chen Jingyi, 1982, p. 1006.).

Le producteur de bonnes prunes 6tait les noyaux des fruits qu’il vendait pour éviter que d’autres ne les
mettent en culture.

17YE, 1983, p. 12,13.

18 Datation approximative. Cf. Jeffrey K. RIEGEL, 1993, p. 297.

19 Ganoderma japonicum (Fr.) Lloyd [syn.Ganoderma lucidum (Leyss.) Karst. var. japonicum (Fr.) Bres.]
20 On trouve divers textes attestant de ce role de plante de bon augure aux juan. 48 et 49 du « Cao Mu
Dian » de I'encyclopédie Gu Jin Tu Shu Ji Cheng. Voir Jiang Tingxi, 1998.

21 Gu Jin Tu Shu Ji Cheng, ‘Cao Mu Dian’, juan. 48, 25a.

22 Gu Jin Tu Shu Ji Cheng, ‘Cao Mu Dian’, juan. 23, 2b.

23 Pour une présentation de ce texte, ¢f. Malcolm. LOEWE (dir.), 1993, p. 347-356.

24 1] s’agit d’'une ‘herbe tinctoriale de couleur rouge, considérée de bon augure par les magiciens’, in
Anon. Ci Yuan & (Source des mots), (1979, vol. 2, p. 1507). Fang Yizhi, I'identifie & ming jia® ¢ ‘qui
chaque jour met une feuille et a partir de la moitié du mois en perd une’. Cf. Fang Yizhi, 1995, juan. 9,

35b.
25 MA, Guohan, 1875, juan 78, p. 34b.



hors saison des feuilles d’arbre, de bambou ou de roseau annoncait toujours des
événements graves pour les gouvernants, en particulier leur destitution, ou, dans le cas
du pays, une invasion. La pousse d’un rameau glabre sur un arbre était signe de famine
dans 'année. De nombreux signes, tel un arbre qui pleure ou encore un arbre qui
saigne, présageaient de la venue de soldats. Jusqu’a la dynastie des Song (960-1279),
les plantes étaient donc en résonance avec les affaires de 1’état et méme avec la
personne du souverain comme l'atteste encore une anecdote rapportée dans le Shi

Shuo Xin Yut5R #7535 (« Nouveau discours sur les propos du temps ») de Liu Yiqing %

72 (403-444). Un tremblement de terre ayant été annoncé par la divination, le devin
conseilla au prince d’aller faire abattre un cypres26, d’en faire découper un trongon
« ayant la taille du prince » et de le mettre sur un lit. Ce tronc fut désintégré lors du
tremblement de terre, ce qui fit dire au chef des armées du prince : « Eh bien, vous avez
confié a votre tour a cet arbre le soin de supporter les catastrophes »27. Un autre
exemple de rapports directs du souverain avec les plantes est fourni par ’absence de
floraison des orangers lorsque ’empereur Xuan Zong % 5= des Tang (régne de 712 a
756) fut contraint par son armée de se retirer au Sichuan28.

Il y ala des manifestations d’'une grande sensibilité des plantes aux affaires de I’état.
Cependant, on trouve aussi mention de leur attitude dans des domaines variés. Dans
le Hua shi zuobian, T2 &£ #%, (Supplément a I'Histoire des fleurs) (1618), 'auteur
Wang Lu E&, maniaque de fleurs (huapi {E%%) selon ses propres termes, rapporte
dans 24 chapitres un grand nombre de faits qu’il a glanés dans ses lectures, chacun
étant consacré a un aspect particulier. Les anecdotes, voisinent avec des conseils
horticoles. Le premier chapitre range les fleurs en fonction de leur beauté, en miroir de
la société humaine et toujours en référence a des textes.

Le chapitre suivant évoque les cent lieux dans ’empire qui possédent des endroits,
pavillons, tonnelles, etc. remarquables par leurs fleurs. Un autre, traite des cas de
synonymie et d’homonymie. Il est suivi d’indications de ce qu’il convient de faire a
certaines plantes pour chaque mois. Le sixiéme relate brievement quelques anecdotes
de manifestations étonnantes de la part d’'une dizaine de plantes dont cet « arbre
extraordinaire » que possédaient les aieux de la famille Tan et qui fleurissait
abondamment aux quatre saisons. Lorsque les enfants et petits-enfants Tan chantaient
et dansaient en dessous, les fleurs tombaient spontanément, ils les prenaient et en
décoraient leurs bonnets. Si des gens d’autres familles venaient chanter, les fleurs
cessaient de tomber. Le chapitre suivant, le septiéme, est un catalogue de cinquante
cas d’anomalies, de faits bizarres ou mystérieux liés a diverses plantes. Par exemple,
on lit qu’a I’époque de 'empereur Minghuang [712-756] des Tang, devant le Pavillon
du bois d’aigle, une pivoine shaoyao29 développa une branche avec deux fleurs ; le
matin elles étaient d’un bleu profond, dans la journée d’un jaune profond, la nuit d’'un
blanc poudré. Entre la nuit et 'aurore parfum et beauté changeaient. Devant ce
phénomene, on peut lire que I'empereur remarqua « cet arbre fleuri est vraiment
étrange ». Le neuvieme Hua zhi ging 1€ 2 1§, « Sentiments des fleurs », relate quatorze
cas de réactions de plantes a des manifestations de sentiments de la part d’humains.
Toujours sous le regne de Ming Huang, il y avait une pivoine en arbre, mudan %17}
qu’on lui avait offerte. Son nom était « rouge de la famille Yang ». Un jour ou [Yang]

26 Cupressus funebris Endl.

27 Cité in Alain PEYRAUBE, 1988, p. 173.

28 Edward H. SCHAFER (1967, p. 185 ; cf. note 206).
29 Paeonia lactiflora Pall.



Guifei, sa concubine, se fardait le visage et les levres, le gras sur ses doigts toucha la
fleur. L’année suivante, lorsque la fleur s’ouvrit, il y avait, imprimée sur les pétales, la
marque rouge des doigts. L’empereur la nomma « une pincée de rouge ».

Le onzieme chapitre Hua zhi rong €2 % ‘Gloire des fleurs’ rend compte des faits
historiques ou des fleurs ont un comportement admirable. Dans ‘Les belles se
découvrent’ 32 A, Wudi, le sixiéme empereur de la dynastie des Han, qui régna de
-140 a 86, fit extraire de la soie de fleurs pour tisser des brocarts a motifs floraux
destinés a des vétements de danse. A un banquet de fin de printemps, lors d’'une danse
sous les arbres fleuris, les manches glisserent et des fleurs se détacherent alors pour
couvrir les corps dénudés ; I'empereur trouva le ballet encore plus beau. Il I’appela
« Danse des cent fleurs ».

Le seiziéme chapitre Hua zhi shi {£2 % (Faits [relatifs a] des fleurs) est encore
formé d’'une succession d’anecdotes historiques traitant de sujets divers qu’illustre
I’exemple suivant. Au cours d’'un banquet [I’empereur des Tang] Minghuang assis sous
un pécher dit « si 'hémérocalle fait passer la tristesse, cette fleur, elle, élimine le
regret ».

Au dix-septieme chapitre, Hua zhi renf€2 A, ‘Humains des fleurs’ figure aussi,
parmi des cas de passion pour les fleurs, celui de cette « Entremetteuse de fleurs ».
Constatant qu'un abricotier fleurissait mais ne donnait pas de fruits, ’entremetteuse
s’exclama « au printemps, il faut donner un époux a cet abricotier ». Pour ce faire, elle
organisa une cérémonie de mariage. Elle arriva en hiver apportant un vase de vin pour
sacrifices, fit trois libations rituelles, (fit accrocher une robe rouge, de mariée, a I’arbre)
puis partit. L’année suivante il y eut une récolte extraordinaire.

Les plantes peuvent aussi servir symboliquement de modéles pour les humains.
C’est notamment le cas au début de la partie consacrée aux plantes du Xian Qing Ou

Ji & HEE (Notes éparses au gré d’humeurs oisives) dont la préface est datée de 1671 :

Les catégories et sortes de plantes sont trés complexes mais on peut en gros les répartir en trois :
[a] souche ligneuse, [a] souche sarmenteuse et [a] souche herbacéese.

Li Yu (Zhong Zhi Buf&E##E#5) explique ainsi 'existence de chacun de ces trois grands
types de plantes par la profondeur et la taille relative de la racine, considérée comme
la partie fondamentale des végétaux. En effet, c’est son importance qui garantit la force
et la longévité des plantes selon un ordre décroissant, des arbres aux herbes. La suite
du texte est une illustration d’un des aspects fondamentaux du ge wut&¥y,
‘Tinvestigation des choses’ a des fins morales ; en prenant ‘souche’ par analogie avec ce
qui forme la base du comportement humain, Li Yu explique, en effet, 'importance pour
soi d’avoir une souche ligneuse, c’est-a-dire un caractere bien trempé tandis que celui
qui est sans force vertueuse, est comme une liane, et dépend d’autrui pour se dresser.
Il place ainsi donc I'investigation des choses ge wut%#7 au cceur du jardin, les plantes
fournissant un objet de réflexion et de méditation. Chacune des rubriques en est un
exemple. A propos du pécher, 'auteur déplore que ses contemporains ne cherchent
qu’a satisfaire leur gourmandise : pour avoir de beaux fruits il est nécessaire de greffer,
or la greffe tue ce qui est naturellement beau et qui ne se trouve que dans les arbres
sauvages. Il rappelle ainsi que lorsqu’on loue la beauté d'un visage en décrivant des
« joues de péche, aux ‘fossettes de péche’ », on compare les traits humains a des arbres

30 Li Yu (1985, p. 238).



naturels, non greffés : or de tels arbres, ce n’est pas dans les jardins renommés qu’il
faut aller !

Le laurier odorant fait quant a lui I’objet de critiques touchant a la maniere dont on
le désigne. Le nom en chinois ( jia zhu tao <1THk) signifie littéralement « pécher-
bambou-étroit ». Cela revient, selon I'auteur, a rassembler sous un méme terme le
lettré vertueux (le bambou) et la belle élégante (le pécher). Cette contradiction
manifeste des significations symboliques (et humaines) des composantes du nom
pousse alors Li Yu a renommer ce laurier sheng hua zhu 1677 « bambou a fleurs ».
Ce faisant, dit-il, on peut rendre justice au bambou, un des « trois amis [de ’hiver] »
avec le pin et 'abricotier du Japon, mais le seul qui ne fleurisse pas. « N’est-ce pas ainsi
se mettre en harmonie avec la nature ?» demande-t-il.

On ne s’étonnera pas de lire ce qu’il propose pour mieux profiter de la contemplation
des fleurs des abricotiers du Japon3t. Afin d’éviter les désagréments causés par les
intempéries, il convient de convenablement s’équiper car c’est en plein hiver qu’a lieu
la floraison.

Il y a deux dispositifs pour contempler les abricotiers mei ##. Qui va en montagne doit emporter
une tente, dont trois cotés sont fermés et un coté ouvert, fait avec une étamine ; a I'intérieur
installer un poéle avec une provision de charbon afin de procurer une certaine chaleur et
réchauffer les boissons32. Ceci est la premiere méthode. Celui qui habite dans un jardin installera
plusieurs écrans de papier, pour former un toit protecteur horizontal et quatre c6tés ou seront
aménagées des fenétres qu’on puisse ouvrir et fermer en fonction de la présence des fleurs. De
tels écrans ne sont pas limités a I'observation des abricotiers du Japon. Ils conviennent pour
toutes les fleurs et peuvent étre installés a demeure toute ’année. On fixera un petit panneau
horizontal portant I'inscription ’Séjour ot s’approcher des fleurs’. Quelles que soient les fleurs, on
dressera entre elles un fanion, avec cette inscription générale ‘Fleurs magiquement rapprochées’.
Telle est la seconde méthode.

Li Yu évoque dans ce passage le plaisir esthétique qu'on éprouve a observer la
floraison de l'arbre mais l'intérét que la fleur a pu susciter dépasse la simple
contemplation. Dans sa these (2000), intitulée Le personnage conceptuel de la Fleur
de prunier dans la philosophie, la politique et lU'esthétique chinoise des Song a nos
Jjours, Marie-Anne Destrebecq montre 'importance symbolique de la fleur d’abricotier
du Japon33 par I’analyse tres détaillée du texte d’'un chapitre « philosophique » dans le
livre de technique picturale, le Traité de labricotier japonais de Huaguang,
Huaguang meipu. Par un jeu de correspondances qui concernent tous les éléments de
I’arbre, depuis les pieces florales jusqu’a la racine, Huaguang, (c.1051-1123) peintre et
moine appartenant au bouddhisme chan, inscrit 1’abricotier japonais dans une
cosmologie qui révele le réle crucial de la fleur dans la symbolique chinoise34

31 LiYU, (1985, p. 240).

32 Il ne s’agit pas ici de thé qui, bien siir, ne serait pas réchauffé, mais de jiu i#4, terme générique désignant
toute boisson alcoolique.

33 Dans les écrits sur la Chine ou le Japon, les termes mei et umei sont fréquemment traduits par
« prunier » ou encore « prunus ». Si ce dernier mot désigne bien le genre botanique auquel appartient
cette espece et que « prunier » correspond bien a la traduction francaise du nom latin du genre, il ne
peut étre utilisé pour désigner spécifiquement aucune des plantes appartenant a ce genre, comme divers
cerisiers, le prunelier, le pécher, I’abricotier, 'amandier. C’est donc « abricotier du Japon » ou encore
« abricotier japonais » qui est le nom francais a utiliser pour désigner cette espece : Prunus mume
(Sieb.) Sieb. et Zucc.

3¢ DESTREBECQ, 2000, vol. I, p. 20-45.



Le livre de Song Boren, 5R{H{= daté de 1231, Portraits d’abricotiers du Japon #&1E
EMitmontre en cent images I’évolution d’'un rameau depuis l’apparition des
bourgeons en « ceil de crabe » jusqu’a la chute du dernier pétale de la derniere fleur.
On peut voir la, d’abord un jeu esthétique montrant les étapes de la floraison ;
cependant le texte qui encadre chaque image ajoute une dimension poétique et parfois
politique. De plus, sa floraison en plein hiver dans les pires conditions climatiques fera
de la fleur le symbole de la résistance aux forces contraires. Un grand nombre d’ceuvres
picturales représentant des abricotiers du Japon en fleurs, en particulier, durant toute
la période de la dynastie mongole des Yuan (1280-1368) semble bien rappeler cette
facon de manifester symboliquement une opposition a la dynastie étrangere qu’il aurait
été tres dangereux sinon impossible d’exprimer de facon plus directe par des motss3s.

Les plantes possédent donc une sensibilité qui peut se manifester de diverses facons
en relation avec des actions humaines. Nous avons vu que les végétaux pouvaient réagir
positivement ou négativement selon la conduite rituelle du souverain. On a pu noter
aussi un lien symbolique fort entre une famille et un grand arbre poussant dans un
jardin de sa résidence. C’est a Bai Juyi (772-846) qu’il revient de clore ce texte, lui qui
dans un poéme intitulé ‘Deux pins’ rapportait qu’il était souvent fatigué en retournant
esseulé a son logis sans quoi que ce soit pour le réconforter. Aussi planta-t-il deux pins
dans sa cour, les traitant comme ses hotes. Apres cela, plus jamais il ne sentit seul car
il imaginait qu’il y avait trois personnes chez lui. Lorsque ’empereur ’appela a des
fonctions dans un autre endroit, il refusa ne voulant pas étre séparé de ses amis de
coeurso.

35 11 est aisé de voir des images de ce livre sur Internet en utilisant I’expression “meihuaxishenpu”.
36 D’apres KOEHN, 1942, p. 3.

10



Bibliographie critique

CHENG, Anne, Histoire de la pensée chinoise, Paris, Seuil, 1997.

COUVREUR, Séraphin (éd.), Cheu King : texte chinois avec une double traduction en
francais et en latin, S. J., 1967.

DESTREBECQ, Marie-Anne, « Le personnage conceptuel de la Fleur de Prunier dans
la philosophie, la politique et ’esthétique chinoise des Song (960) a nos jours »,
these de doctorat soutenue a Paris VIII, en 2000, sous la direction de Jacques
Ranciere.

FORKE, Afred, Geschischte der neuern chinesischen Philosophie, Hamburg, De
Gruyter, 1938.

LEGGE, James, The Chinese Classics, Hong Kong, Hong Kong University Press, 1970.
PEYRAUBE, Alain, Syntaxe diachronique du chinois, Paris, College de France, 1988.

RIEGEL, Jeffrey K., « Li Chi », in Michael Loewe (éd.), Early Chinese Textes : A
bibliographical Guide, Berkeley, University of California Press, 1993, p. 293-297.

SHAFER, Edward H., The Vermilion Bird : T'ang Images of the South, Berkeley,
University of California Press, 1967.

11



