
 1 

 
 
 

Numéro 16 (1)  décembre 2024 
_____________________________________________________ 

 
Regards sur les soins dans l’Espagne et l’Amérique 

du Siècle des Lumières 
_____________________________________________________ 

 

Les vertus médicinales de l’ethnobotanique hispano-guarani 
dans le Materia Médica Misionera (1710) du jésuite Pedro de 

Montenegro 
 

Clément CARETTE 
Université d’Artois, Textes et Cultures, UR 4028 

 
 
Résumé 
Rédigé en 1711 par le botaniste et missionnaire jésuite Pedro de Montenegro, le 
Materia Médica Misionera est un traité de pharmacologie hispano-guarani qui offre 
un cas d’étude singulier. Ce travail vise d’abord à sonder la formation scientifique et 
les premières expériences professionnelles de son auteur à Madrid et au Paraguay pour 
ensuite mesurer à quel point ce dernier a eu recours à une combinaison de savoirs 
nécessaires à son élaboration. Finalement, il va s’agir de replacer le Materia Médica 
Misionera en tant que support mis au service des études scientifiques et du progrès. 
 
Resumen 
Redactada en 1711 por el botanista y misionero jesuita Pedro de Montenegro, la 
Materia Médica Misionera es una obra de farmacología hispano-guaraní que ofrece 
un caso de estudio singular. Este trabajo pretende primero indagar la formación 
científica y las primeras experiencias profesionales de su autor en Madrid y en el 
Paraguay para luego medir hasta qué punto este último recurrió a una combinación 
de saberes necesarios a su elaboración. Finalmente, se va a tratar de situar la 
Materia Médica Misionera como soporte puesto al servicio de los estudios científicos 
y del progreso. 
 
Mots-clés : Montenegro, ethnobotanique, pharmacopée, jésuites, guaranis  
 
Palabras clave: Montenegro, etnobotánica, farmacopea, jesuitas, guaranís 
  



 2 

Plan 

Introduction 

De Madrid au Paraguay, formation scientifique et expériences 
professionnelles diverses du jésuite Pedro de Montenegro 

Le Materia Médica Misionera : un ouvrage ethnobotanique hispano-
guarani élaboré à partir de savoirs scientifiques et empiriques 

Le Materia Médica Misionera, un support mis au service de la 
communauté scientifique 

Bibliographie 

  



 3 

Introduction 

Eu égard au très riche héritage culturel qu’elles ont laissé à la communauté 
scientifique, les sources historiographiques jésuites ont constitué, à partir du XVIIe et 
du XVIIIe siècle, une matière aussi dense que fertile pour l’entreprise de travaux de 
recherche incluant, dans une perspective bien souvent transversale, diverses 
disciplines des sciences naturelles mais également des sciences humaines et sociales1. 
Qu’elles aient été conduites à visées scientifiques, historiques, anthropologiques ou 
encore ethnobotaniques, ces investigations ont donc pu s’appuyer, dans les faits, sur 
des textes rédigés en espagnol par des chroniqueurs jésuites ayant appartenu au Grand 
Siècle et, bien sûr, à celui des Lumières. 

Indéniablement, ces corpus, écrits depuis l’Espagne et l’Amérique par des 
intellectuels de la Société de Jésus avant leur expulsion de ces territoires en 1767, ont 
laissé des traces historiographiques qui ont servi non seulement de supports matériels 
mais aussi de points d’ancrage conceptuels et théoriques à bon nombre de 
raisonnements scientifiques menés postérieurement. 

Dans cette perspective, parmi les documents historiques majeurs ayant porté 
l’empreinte de la Compagnie de Jésus en Amérique espagnole, il nous faut pointer le 
cas singulier d’un ouvrage qui va constituer, à lui seul ou presque, l’objet de notre 
étude : le Materia Médica Misionera2. D’emblée, il convient de préciser que si l’origine 
de ce traité d’herboristerie n’a pas pu être déterminée de façon exacte, l’historiographie 
en a néanmoins attribué la paternité à un botaniste jésuite espagnol répondant au nom 
de Pedro de Montenegro. Ainsi, autour de l’année 1711, c’est en plein cœur de la selva 
paraguayenne, espace de vie des indigènes guaranis, que ce scientifique et 
missionnaire rédigerait le Materia Médica Misionera, un document à la richesse 
inouïe qui attesterait l’ampleur du travail de terrain effectué par les membres de la 
Compagnie de Jésus dans les missions implantées dans cette aire géographique et 
culturelle de l’Amérique espagnole3. 

De ce dur labeur, basé essentiellement sur l’observation et l’analyse des pratiques 
thérapeutiques historiquement ancrées dans les mœurs des communautés guaranies, 
a résulté l’élaboration de cette pharmacopée jésuite, produisant un document 
scientifique et didactique en tous points inédit pour l’époque. Fruit de nombreuses 
identifications et collectes ainsi que de minutieux classements des plantes médicinales 
peuplant la géographie paraguayenne, l’ouvrage offre non seulement les illustrations 
de 134 espèces végétales, nommées à la fois en langues espagnole et vernaculaire, mais 
il en décrit, en outre, les vertus médicinales ainsi que les bienfaits thérapeutiques4. 
Pour ce faire, Pedro de Montenegro utilise une méthode qui a reposé, à nos yeux, sur 
une subtile combinaison de savoirs académiques et de savoirs empiriques en y 
imbriquant, à cet effet, les sphères de la botanique, de la pharmaceutique ou encore de 
la proto-médecine. 

 
1 Voir à ce propos Guillermo FURLONG, Los jesuitas y la cultura rioplatense, Montevideo, Urta y 
Curbelo, 1933. 
2 Pedro de MONTENEGRO, Materia Médica Misionera, Buenos Aires, Imprenta de la Biblioteca 
Nacional, 1945 (1711). 
3 Voir à ce propos Gustavo SCARPA, Leonardo ANCONATANI, « La Materia Médica Misionera atribuida 
al jesuita Pedro de Montenegro en 1710 : Identificación de las plantas y sus aplicaciones como 
vulnerarios y contra afecciones superficiales », Dominguezia, 38, 2022. 
4 Pablo STAMPELLA, Héctor KELLER, « Identificación taxonómica de la Materia Médica Misionera de 
Pedro de Montenegro », Boletín de la Sociedad Argentina de Botánica, 56, 2021, p. 2. 



 4 

De cette manière, ce sujet va d’abord nous permettre de voir dans quelle mesure le 
bagage académique acquis par le jésuite Montenegro à Madrid a irrigué ses premières 
missions scientifiques espagnoles et américaines. Aussi, il s’agira d’étudier comment 
les vertus médicinales de l’ethnobotanique hispano-guarani, mises en lumière dans le 
Materia Médica Misionera, ont résulté d’une combinaison de connaissances croisant 
des savoirs grandiloquents et un travail de terrain mené par le missionnaire espagnol 
au sein des communautés indigènes du Paraguay. Finalement, l’un des objectifs de 
cette étude sera de sonder brièvement l’héritage culturel laissé par le Materia Médica 
Misionera à la communauté scientifique. 

De Madrid au Paraguay, formation scientifique et expériences 
professionnelles diverses du jésuite Pedro de Montenegro 

La trajectoire de celui à qui l’historiographie a attribué la paternité du Materia 
Médica Misionera, Pedro de Montenegro, est d’abord celle d’un galicien né dans la 
petite bourgade de Santa María le 19 mai 16635. Vraisemblablement destiné à 
embrasser une carrière scientifique dès l’adolescence, Montenegro décide 
d’entreprendre des études de médecine loin de sa Galice natale en intégrant, à dix-sept 
ans environ, les rangs de l’ancien Hôpital Général de Madrid6. Alors, il est légitime de 
penser que la formation universitaire qui lui est dispensée entre les murs de cette 
institution hospitalière de renom est pour le moins prestigieuse et qualitative. 
D’ailleurs, si l’on s’en tient à la description que lui consacre le chroniqueur jésuite 
Pedro Lozano dans son Historia de la Conquista del Paraguay, Río de la Plata y 
Tucumán, Pedro de Montenegro deviendrait, après sa période universitaire, un 
« renombrado cirujano y herbolario »7. Cette double qualification professionnelle, 
alliant les savoirs et les compétences du chirurgien à ceux du spécialiste de la médecine 
par les plantes, démontre pleinement l’étoffe de la formation scientifique dont le 
galicien semble avoir été doté à partir de son expérience madrilène. 

En tout état de cause, en tant qu’étudiant à l’Hôpital Général de Madrid, 
Montenegro est en effet certainement façonné par des maîtres et des professeurs qui, 
depuis la hauteur de leurs chaires, sont les garants de la bonne transmission des 
normes académiques et scientifiques espagnoles de l’époque auprès des étudiants, ce 
qui implique chez ses derniers la réception de cours théoriques visant à les familiariser 
avec certains savoirs médicinaux et pharmaceutiques traditionnels. À cet égard, parmi 
les grands penseurs de l’Antiquité étudiés dans les cursus de médecine au moins 
jusqu’à l’époque médiévale, il convient de dégager le nom d’un illustre scientifique grec 
qui a marqué les esprits tant ses travaux et ses théories ont fait autorité : Pedanius 
Dioscoride, auteur auquel l’étudiant Montenegro a forcément eu accès durant son 
étape madrilène8. 

En qualité de scientifique versé dans les domaines de la médecine, de la 
pharmacologie et de la botanique, cet homme a surtout été l’auteur d’un très célèbre 

 
5 Raúl AMARAL, Forjadores del Paraguay : diccionario biográfico, Buenos Aires, Distribuidora 
Quevedo de Ediciones, 2000,p 55. 
6 Ibid. 
7 Pedro LOZANO, Historia de la conquista del Paraguay, Río de la Plata y Tucumán, Buenos Aires, 
Imprenta popular, t. I, 1873, p. 24. 
8 Pour avoir une vision globale de l’œuvre de Dioscoride, voir notamment Les six livres de Pedacion 
Dioscoride d’Anazarbe de La Matiere Medicinale : Translatez de Latin en Francois, Lyon, Balthazard 
Arnoullet, 1553. 



 5 

traité médicinal intitulé De Materia Medica9, ouvrage composé de six tomes qui s’est 
situé ni plus ni moins aux avant-gardes d’une pharmacopée « moderne » prônant 
l’utilisation des plantes à des fins médicinales et thérapeutiques, au premier siècle de 
notre ère. Ce traité d’herboristerie a non seulement offert la description de quelques 
600 plantes médicinales, aux vertus traditionnelles multiples, mais il a aussi fait 
l’objet, au fil du temps, de nombreuses rééditions ainsi que de traductions en latin, en 
arabe mais aussi en espagnol. 

À ce propos, la première version de ce document traduit en langue castillane a été 
publiée, en 1555, par le scientifique espagnol Andrés Fernández Velázquez Laguna sous 
le titre de Pedacio Dioscórides Anarzabeo, Acerca de la materia medicinal y de los 
venenos mortíferos. Traduzido de lengua griega en la vulgar castellana10. Puis, à 
partir de l’année 1605, l’ouvrage a acquis une dimension universelle au travers d’une 
mention qui lui a été faite dans le chapitre XVIII du premier tome du Quichotte : « […] 
tomara yo ahora un cuartel de pan o una hogaza y dos cabezas de sardinas arenques 
que cuantas yerbas describe Dioscórides aunque fuera el ilustrado por el Dr. 
Laguna »11. La pharmacopée de Dioscoride connaît donc, par le biais de ces travaux de 
traduction et de littérature en langue espagnole, une diffusion notable au sein des 
divers espaces de la Monarchie à partir de la deuxième moitié du XVIe siècle et, plus 
encore, au début du siècle suivant. 

De cette manière, c’est bien cette version du traité de Dioscoride, traduite par le 
médecin, pharmacologue et botaniste Andrés Laguna, qui a été proposée aux étudiants 
de cursus scientifiques divers et variés, et ce jusqu’au milieu du XVIIIe siècle. Œuvre 
intemporelle, cette dernière a effectivement revêtu un caractère incontournable dans 
la dispense des cours de médecine autant que dans la pratique scientifique au sens 
large, comme le souligne le chercheur de l’université de Grenade, José María Losa 
Quintana : « […] su obra debió ser tan útil en la práctica médica pasada, que en la 
última edición castellana datada en el año 1752, ya en el siglo XVIII, se indica 
textualmente que ‘se considera esta obra como libro familiar a los facultativos’ »12. 

Indubitablement, si cette pharmacopée a été à l’origine de la circulation, au fil des 
époques, d’idées et de théories essentielles en termes de remèdes naturels à travers le 
Vieux Continent, force est de supposer qu’elle a servi, dans une logique plus 
individualisée, à la fois de matériel scientifique indispensable aux apprentissages de 
Pedro de Montenegro dans les domaines de la botanique pharmaceutique à Madrid et 
de source première d’inspiration à son élaboration du traité Materia Médica 
Misionera. 

C’est pourquoi il existe, selon nous, une filiation idéologique et conceptuelle claire 
et évidente entre ces deux ouvrages scientifiques qui portent d’ailleurs des titres à la 
fois explicites et surtout très ressemblants. En effet, chacun des deux écrits met en 
avant le contenu « médicinal » qui y est proposé ; mais à la différence du nom donné à 
la pharmacopée du scientifique grec, le titre du traité écrit par Montenegro fait figurer 

 
9 Pedacius DIOSCORIDIS, De Materia Medica, Lipsiae, Libraria Car. Cnoblochi, 1829. 
10 María del Carmen FRANCES CAUSAPE, « Dioscoride, Andrés Laguna et la pharmacie », Revue 
d’Histoire de la Pharmacie, 291, 1991, p. 424. 
11 CERVANTES SAAVEDRA, Miguel de, El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha, Buenos Aires, 
Gradifco, t. I, 2000, p. 99. 
12 José María LOSA QUINTANA, « Dioscórides y su obra De Materia Medica », texto de la conferencia 
pronunciada por el autor en la Societat d’Amics de la Historia i de la Ciència Farmacèutica Catalana, 26 
de mayo de 2004, Societat Catalana d’Història de la Farmàcia, 36, 2018. 



 6 

une dimension « missionnaire » inhérente à l’entreprise évangélisatrice menée par les 
jésuites en Amérique espagnole. 

Finalement, pour étayer l’idée selon laquelle le jésuite s’est inspiré de la 
pharmacopée de Dioscoride, il est par ailleurs pertinent de relever le recours à des 
schémas similaires dans les méthodes d’identification, de description et d’illustration 
des espèces végétales présentées, ainsi que dans les processus taxinomiques s’y 
rattachant. Montenegro lui-même indique, dans un bref prologue où sont abordées des 
questions relatives au contexte lié à la collecte des plantes, avoir employé des méthodes 
tirées de « […] las obras Andres Mathiolo, hechas sobre lo escrito de Dios Corides »13. 
Cette source montre bien que le pharmacologue et botaniste grec est l’une des grandes 
figures tutélaires convoquées par le jésuite espagnol pour l’élaboration de sa 
pharmacopée. 

Mais pour aller au-delà de ces considérations théoriques, il faut dire que l’un des 
tournants de vie de Pedro de Montenegro n’est autre qu’un voyage entrepris vers les 
Amériques aux alentours de l’année 169014. Si l’on ignore ce qui le meut officiellement 
dans ce projet, si ce n’est un probable souhait d’aller y répandre la foi catholique à 
l’instar de beaucoup d’autres missionnaires espagnols de l’époque, c’est bien cette 
migration sur les terres du Nouveau Monde qui va permettre au scientifique de mettre 
en pratique bon nombre des savoirs médicinaux qui lui ont été inculqués dans la 
capitale de l’empire. 

Une fois sur place, Montenegro s’installe d’abord dans la capitale de la province 
jésuitique du Paraguay, Córdoba. Âgé alors de 28 ans, il y intègre l’Ordre de Saint 
Ignace et n’est autre que l’un des compagnons du chroniqueur jésuite Lozano. Ce 
dernier rapporte d’ailleurs, dans une chronique déjà mentionnée, un événement 
marquant qui s’est produit lors du séjour de Montenegro dans la capitale de la 
province. En effet, le galicien y aurait contracté, au même titre que d’autres 
missionnaires jésuites du collège de Córdoba, une forme si grave de tuberculose qu’elle 
aurait fortement affecté les poumons de chacun de ces hommes, au point de mettre en 
péril leurs vies respectives. Alors, le scientifique aurait su trouver un remède pour une 
guérison immédiate en les invitant à boire, comme lui, une infusion à base de plantes 
locales connues sous le nom de guayacan del Guaycurú15. 

En définitive, son intégration à l’Ordre de la Compagnie de Jésus constitue, dans les 
faits, un autre élément saillant de son parcours de vie puisque c’est bien à partir de 
cette expérience religieuse que Pedro de Montenegro va, d’une part, être ordonné 
prêtre, et, d’autre part, s’adonner à une passion le liant à de nombreux domaines des 
sciences et à leur application dans les champs médicaux et pharmaceutiques16. 

En tant que praticien polyvalent, ce scientifique va dès lors s’implanter dans les 
missions de la province jésuitique du Paraguay pour y professer en tant qu’infirmier, 
affichant à cet effet d’indéniables capacités d’adaptabilité et de flexibilité puisque ce 
métier n’est pas vraiment celui de sa spécialité qui est, rappelons-le, la proto-médecine. 
Mais au Paraguay et dans l’environnement naturel des nativos, Montenegro va surtout 
développer et, in fine, assouvir une curiosité exacerbée tant pour les espèces végétales 
que pour des groupes de populations indigènes dont il ignore encore beaucoup. Les 
plantes et les hommes vont effectivement être les sujets privilégiés de pratiques 

 
13 P. de MONTENEGRO, op. cit, prologue. 
14 Ibid. 
15 P. LOZANO, op. cit., p. 220. 
16 R. AMARAL, op. cit., p. 55. 



 7 

observatoires et analytiques à partir desquelles il va mener, dans une logique 
ethnobotanique, des expériences scientifiques qui le conduiront à rédiger le très 
singulier Materia Médica Misionera aux alentours de l’année 1710. 

Le Materia Médica Misionera : un ouvrage ethnobotanique 
hispano-guarani élaboré à partir de savoirs scientifiques et 
empiriques 

L’originalité de cet ouvrage d’herboristerie réside d’abord, selon nous, dans son 
caractère hybride tant sur le plan scientifique que sur le plan humain. En effet, lors de 
son élaboration, l’auteur va croiser des connaissances théoriques en matière de 
botanique avec l’expérience de terrain d’une pratique scientifique avérée, puis 
s’imprégner, dans une perspective transculturelle, de savoir-faire et de coutumes 
traditionnellement véhiculées par certaines élites chamanes des communautés 
guaranies liés à l’utilisation des plantes médicinales. 

Dans le cadre de cette démarche, on peut dire que si Montenegro doit 
vraisemblablement avoir apporté d’Espagne quelques manuels traitant des sciences 
médicales, et ce dans l’optique d’une diffusion des savoirs européens au sein de 
diverses contrées de la vice-royauté péruvienne, il va aussi et surtout, après 
l’expérience d’un périple transatlantique doublée d’un séjour dans le Tucumán, se fixer 
dans les réductions de la province jésuitique du Paraguay pour ne plus quitter cet 
espace de vie et de travail jusqu’à son décès daté au 21 janvier 172817. 

De fait, les supérieurs de son Ordre vont très rapidement l’inviter à faire valoir ses 
connaissances pointues en matière de botanique pharmaceutique en lui confiant une 
mission de développement d’un projet sanitaire pour les guaranis en plein cœur des 
forêts voisines des réductions jésuites : « […] la Orden Jesuita llevó a cabo un proyecto 
de ocupación y desarrollo territorial, donde le habían encomendado al sacerdote la 
elaboración de un proyecto sanitario para beneficiar a las poblaciones de 
guaraníes »18. 

Pour cette enquête, Montenegro va d’abord employer une méthode reposant 
essentiellement sur l’observation et la prise de notes des techniques utilisées par les 
infirmiers indigènes, les curuzuyara. Pour être tout à fait précis, il faut dire que le 
botaniste espagnol se livre principalement à une observation des différents processus 
de collecte et d’utilisation des fleurs et des herbes pour l’élaboration de remèdes, de 
baumes, d’huiles végétales, de calmants ou encore de narcotiques19. 

Tel un didacticien des sciences médicinales, héritier d’un savoir académique et 
empirique, Montenegro va s’appuyer non seulement sur les fines observations tirées 
des enquêtes qu’il effectue dans les contrées paraguayennes mais aussi sur un solide 
socle de connaissances en matière de médecine et de biologie pour obtenir le 
recensement et l’identification de 134 plantes présentes dans la région. Pour ce faire, 
le scientifique prend le soin de fournir le nom de chacune des espèces végétales 
observées et identifiées à la fois en espagnol et en langues vernaculaires indigènes. En 

 
17 María Florencia IBARRA, El padre Pedro de Montenegro, 1711. Su tratamiento de herboristerapia 
para las afecciones mentales y sus referencias a la medicina hipocrático-galénica, Buenos Aires, 
Universidad de Buenos Aires, XIV Jornadas de Investigación y Tercer Encuentro de Investigadores en 
Psicología del Mercosur, 2007, p. 331. 
18 Pedro de MONTENEGRO, op. cit., (cf. : quatrième de couverture). 
19 Ibid. 



 8 

ce sens, puisque la langue est un outil qui sert à la fois à la revendication de sa propre 
culture par l’Homme et à la communication avec les autres, c’est avant tout dans un 
souci de partage de ses connaissances à l’ensemble de la communauté hispano-
américaine, toutes ethnies confondues, que le scientifique procède à l’identification et 
à la nomination de ces plantes dans plusieurs idiomes. 

Aussi, le jésuite se propose de fournir de fines illustrations de chacune des espèces 
identifiées. Là encore, il est évident que les dessins viennent tout simplement éclairer 
et compléter le travail de terrain qu’il a mené : par l’impact qu’elles provoquent sur le 
paysage mental du lecteur, les illustrations permettent effectivement à tout un chacun 
de mieux visualiser les différentes variétés auxquelles il est fait mention dans la 
pharmacopée. Il est ainsi plus aisé de garder en mémoire une image fidèlement 
conceptualisée et représentée des volumes et des formes qui caractérisent ces plantes, 
ou encore du feuillage qui les compose, d’autant plus qu’elles sont associées à un nom. 
Dans le Materia Médica Misionera, l’approche adoptée par l’herboriste est aussi celle 
d’un pédagogue qui se doit d’être le plus clair et le plus précis possible dans les 
informations qu’il fournit à la communauté, au sujet de ces plantes médicinales et de 
leurs nombreuses vertus. 

Mais, bien sûr, l’auteur ne va pas se contenter de nommer chacune d’elles et d’en 
proposer des illustrations. Dans la première partie de l’œuvre, Montenegro a en effet 
listé et trié, par ordre alphabétique, toute une série de termes et de vocables signifiant 
aussi bien des maladies que des parties du corps ou des plantes. Veillant à structurer 
les résultats de ses recherches en fonction de leur typologie, il établit en outre une 
nomenclature en chiffre romain des 134 variétés identifiées et c’est bien à partir de 
cette rigoureuse classification que ce dernier va mentionner les vertus médicinales et 
curatives propres à chacune des plantes. De cette manière, en partant des propriétés 
que le jésuite leur attribue, nous allons ci-après mettre en lumière l’existence de huit 
espèces végétales répertoriées dans le Materia Médica Misionera et ainsi en 
commenter brièvement les bienfaits en fonction des différents modes de 
consommation. 

Parmi les plantes dont les vertus nous semblent les plus intéressantes à étudier, il 
convient d’abord de mentionner celles de la Ibira caá miri, mieux connue sous son 
appellation espagnole de yerba mate20, puisqu’elle est la première de la liste dressée 
par le botaniste jésuite et que la consommation de ses feuilles à des fins thérapeutiques 
est le fruit de savoir-faire, de pratiques et de coutumes profondément ancrées dans les 
mœurs de certaines tribus précolombiennes natives du Paraguay21. Dans la longue 
description qu’il en fait, Montenegro commence par avancer que l’odeur des feuilles de 
la yerba mate est assez similaire à celle du laurier. Loin d’être anodine, cette approche 
permet au lecteur européen d’avoir un élément de comparaison grâce à la référence à 
une plante très répandue dans le bassin méditerranéen : « Crió el Todo Poderoso en 
estas tierras últimas de la America este arbol tan hermoso, y agradable á la vista, 
como gustoso y provechoso á sus habitadores: es el olor de sus ojas muy semejantes 
á las del laurel de europa »22. 
 

 
20 P. de MONTENEGRO, op. cit., p. 56. 
21 Voir à ce propos la conférence en ligne de l’historienne paraguayenne Eva Diana Chaparro intitulée 
« La explotación y la comercialización de la yerba mate en el Paraguay colonial » et présentée dans le 
cadre des rencontres virtuelles « Encuentros virtuales de la historia del CCR Cabildo y la Academia 
Paraguaya de la Historia », en octobre 2020. 
22 P. de MONTENEGRO, op. cit., p. 57. 



 9 

 
I. Mate (p. 58)23 

 

Puis, Montenegro continue son exposé en louant les multiples vertus médicinales 
que possède cette plante. En premier lieu, il indique que si ses feuilles sont 
consommées avec de l’eau froide, comme le font les Indiens en période de climat chaud 
et humide, le maté peut servir, au contraire du chocolat et du vin, à donner de l’énergie 
aux travailleurs et à les hydrater : 
 

Socorrió Dios con esta medicina á esta pobre tierra por ser mas conducente á ella que el 
Chocolate, y vino á sus naturales habitadores, asi como lo es el Cacaho en el Oriente, 
porque estas tierras muy calientes y humedas cansan graves relajaciones de miembros, por la 
grave apersion de los poros, y vemos que de ordinario se suda con exceso, y no es remedio 
el vino, ni cosas calidas para reprimirlo, y la yerba si, tomada en tiempo de calor con agua fria, 
como la usan los Indios […]24. 

 

En plus d’apporter des bienfaits hydratants, le maté peut également être utilisé 
comme remède aux troubles digestifs et à la diarrhée. Selon le scientifique, la boisson 
doit alors être consommée le matin, accompagnée d’eau chaude et d’une cuillère de 
sel : 
 

A los Indios les es unico remedio para las camaras de relajacion del estomago, (que es la diarrea, 
ó camaras blancas,) tomada dos ó tres veces en agua caliente muy de mañana dos cucharadas de 
yerba en un mate, y una cuchara de sal desecha en dicha agua, ó mate25. 

 

Après concassage de ses herbes, un autre usage médicinal mentionné par 
Montenegro est celui qui conduirait à l’auto-extraction des dents et des molaires. En 
plus d’en faciliter l’opération, la yerba mate atténuerait, à cet effet, la douleur : « Sus 
ojas verdes machacadas arraigan los dientes y muelas que se mueven, por 
corrimientos de calor, y mitiga el dolor »26. Finalement, aussi le jésuite indique-t-il, 
sans donner davantage de détails, que l’ingestion de cette infusion avant celle d’une 

 
23 Toutes les illustrations sont tirées du Materia médica misionera de Pedro de Montenegro. 
24 Ibid. 
25 Ibid., p. 58. 
26 Ibid. 



 10 

boisson alcoolisée empêcherait l’ébriété du consommateur : « Tomandola ántes de 
beber impide la embriaguez »27. 

Au regard des exemples fournis, on note donc que Montenegro ne se contente pas 
de proposer des pistes ; à la lumière de ses connaissances et du travail observatoire et 
analytique effectué dans la selva, il propose un panel de moyens de préparation et 
d’utilisation mis au service de la consommation des feuilles de cette plante, concoctés 
en fonction du besoin thérapeutique qui s’y rattache. Cette approche, guidée et 
orientée, témoigne alors de sa profonde érudition et spécialisation en la matière. 

Aussi, il convient de faire référence à la vingt-troisième plante médicinale du 
Materia Médica Misionera, la rosa mosqueta (n° XXIII), nommée iboti moroti en 
langue vernaculaire guaranie28. Montenegro nous apprend d’abord qu’il a tenu lui-
même à en faire le dessin car il n’a trouvé, en dépit de ses vertus qu’il juge 
« excellentes », aucune illustration de la rosa mosqueta chez les botanistes faisant 
figure de référents, ni même chez Dioscoride : 
 

[…] todabia por no hallar dibujada la rosa Mosqueta en Dios Corides, Mathiolo, ni en Gaspar 
de Bakin francés, que añadió algunas sobre Mathiolo, me pareció necesario dibujarla, y 
declarar sus cualidades, y excelentes virtudes, y modo de usarla, por tratar muy poco de ella 
Andres de Laguna en su comentario obre Dios Corides29. 

 

 
XXIII. Rosa mosqueta (p. 125) 

 

Concernant son mode d’utilisation, le jésuite prône une fois encore le recours à cette 
plante sous la forme d’une infusion qui constituerait, via la purification du sang de son 
consommateur, le remède le plus efficace pour guérir de la colère et de la mélancolie : 
« […] es el mas soberano y eficaz remedio de cuantos he hallado en plantas que hagan 
en estas tierras. Para purgar la colera y la melancolia: purificar la sangre… »30. 
Montenegro précise ensuite que la consommation des plantes de la rosa mosqueta 

 
27 Ibid. p. 59. 
28 Ibid., p. 125. 
29 Ibid., p. 124. 
30 Ibid. 



 11 

aurait effectivement un impact très bénéfique sur le cœur, provoquant des effets à la 
fois stimulants et réconfortants qui favoriseraient, à cet égard, l’élimination des 
humeurs « âcres et salées » : « […] por ser de partes agudas y muy sutiles, y 
confortantes al higado y corazon, y muy eficáz en purgar todos los humores acres 
y salados »31. 

Finalement, s’il est patent que le jésuite propose, au travers de l’usage de la rosa 
mosqueta, des palliatifs aux déséquilibres du corps humains et aux variations 
d’humeur, il fait, de surcroît, montre de son expertise au sujet de cette plante en 
indiquant diverses façons d’en préparer des infusions. À ce propos, il précise qu’en 
fonction du nombre de feuilles utilisées à cet effet, ces dernières peuvent par ailleurs 
être mélangées à d’autres substances végétales : bourrache, anis, graines de fenouil…  
Puis, toujours dans une perspective de régulation des humeurs et des passions, 
Montenegro indique que deux fleurs de la même espèce, la ninfea (n° XXX) et la 
quirocilla (n° XXXI), portant à ce titre les noms guaranis d’aguapé et aguapé guazú, 
peuvent être utilisées comme remèdes thérapeutiques en période de grande chaleur et 
de sécheresse32. Par extension, ces deux espèces, « tan parecidas en la flor que apenas 
se distinguen la una de la otra »33, auraient des effets bénéfiques dans la lutte contre 
les « passions hypocondriaques » et contre l’inflammation de certains organes tels que 
les reins. Pour cela, Montenegro recommande de consommer les fleurs dans leur état 
naturel, en prenant toutefois soin de les couper et de les mélanger avec deux carrés et 
demi de sucre. Une fois la préparation faite, aussi conseille-t-il de l’exposer au soleil 
pendant une quinzaine de jours en la remuant, par deux fois, quotidiennement :  
 

[…] La flor del Aguapé cojida fresca y machacada con una parte de flor, y dos y media de azucar, 
y puesta al Sol, á modo de azucar rosado, por espacio de quince dias, removiendolo dos veces al 
dia, y guardada para el año, es cordealisima en todos los efectos del calor y sequedad, como asi 
mismo en las pasiones hipocondriacas, que provienen de calor de los miembros principales. […] 
Lo mismo hace en las pasiones de inflamación […] principalmente de los riñones34. 

 

 
XXX. Ninfea (p. 144) 

 

 
31 Ibid., p. 126.  
32 Ibid., p. 144-145. 
33 Ibid., p. 146.  
34 Ibid. 



 12 

 
XXXI. Quirocilla (p. 145) 

 

Dans le même ordre d’idées, le botaniste met en lumière les vertus thérapeutiques 
d’une fleur appelée en langue castillane eupatorio avicena (n° LXI) et mbui miri en 
langue guaranie35. En préconisant sa consommation tous les sept ou neuf jours, 
Montenegro évoque des résultats probants dans la lutte contre l’inflammation des 
tympans, les troubles vésiculaires ou encore les calculs rénaux et les vertiges, mais 
aussi dans le traitement de certains états hypocondriaques ou maniaques : 
 

[…] esta medicina se repite por espacio de siete ó nueve días, segun la necesidad : aseguro he 
visto buenos sucesos muy dificiles de curar, como son principios de hidropesias timpanites y 
ascitis, Itericia, hipocondria, piedra, obstrucciones muy ciegas, y graves baydos, y vertigios, y 
principios de manias36. 

 

 
LXI. Eupatorio avicena (p. 235) 

 
35 Ibid., p. 235. 
36 Ibid., p. 238. 



 13 

 

La liste des maladies, troubles et complications que cette fleur peut, selon le 
pharmacologue, traiter, est en tous points éloquente. On remarque donc qu’au-delà de 
mentionner les bienfaits de certaines espèces dans la régulation des tempéraments et 
des humeurs, Montenegro propose aussi leur utilisation à d’autres fins. À ce propos, il 
semble également pertinent de souligner les multiples vertus attribuées par ce dernier 
à une plante (n° XXXVI) répondant au nom espagnol de mastuerzo índico37. Cette 
dernière, qui ne présente pas de nom en langue guaranie, a la particularité de 
constituer l’un des seuls remèdes proposés par Montenegro pour lutter contre le 
scorbut. Par l’ingestion de ses feuilles, crues ou en salade, cette plante permet 
notamment de soulager les douleurs de dents, de gencives et de palais mais aussi les 
aigreurs et douleurs d’estomac. Aussi, l’une des vertus qui lui est prêtée par le jésuite, 
et non des moindres, est celle de redonner l’appétit : 
 

Es el Mastuerzo silvestre uno de los únicos remedios que he hallado hasta hoy para los que 
padecen el mal de loanda, que el Portuguez llama / ma mal do vicho, en otras partes llaman mal 
de gusanillo, y en las partes del Norte, y clace medica llaman escorbuto, porque comiendo sus 
ojas crudas, ó puestas en enzalada, ó asi solas quita el comezon y dolor que viene á los dientes y 
paladar, y asimismo la flaqueza y dolores del estomago: – y lebanta el apetito perdido38. 

 

 
XXXVI. Mastuerzo índico (p. 158) 

 

Par ailleurs, il paraît utile d’évoquer l’existence d’une plante désignée carachirá 
miri en langue guaranie et traduite en espagnol par l’occurrence xengibre silvestre 
(n° XXXVII). Montenegro lui attribue notamment plusieurs utilisations curatives par 
les indigènes du Paraguay en fonction de son mode de préparation. Selon lui, ces 
derniers en feraient notamment usage en appliquant ses feuilles concassées comme 
pommade pour soulager les plaies de brûlures : 
 

El Carachirá miri que llama el Indio, es una especie de carachí guazú, que es el que en España 
llaman pan de puerco, ó pan porcino, del cual hasen el úngüento tan celebrado para las 

 
37 Ibid., p. 158. 
38 Ibid., p. 61. 



 14 

quemaduras de fuego, y entre estos pobres Indios hallo lo úsan para lo mismo, no mas que 
machacado y aplicado á las llagas de quemazones39. 

 

 
XXXVII. Xengibre silvestre (p. 162) 

 

Mais il ne s’agit pas des seules vertus médicinales du gingembre. En effet, cuite et 
mélangée à du miel, la plante servirait aussi à guérir les obstructions de la flore 
intestinale et autres complications liées à la présence de vers, en plus de prévenir 
d’éventuels épisodes de putréfaction et de plaies : 
 

Machacada su batata y cocida muy bien, tomando de su cocimiento un cuartillo con onza y 
media de miel de avejas deshace las obstrucciones de las vias, y materias de lombrices del 
vientre inferior, y prohive los humores de putrefaccion, y cura las llagas internas40. 

 

Dans une perspective assez similaire, le Père Montenegro loue les vertus d’une 
plante autochtone nommée respectivement güembé (n° LXIX) et guembei en castillan 
et en guarani41. Les fruits du güembé auraient toute leur utilité pour réguler certaines 
humeurs « lourdes et épaisses » et il s’agirait même, selon ses dires, du seul remède 
efficace à ce sujet. Pour cela, il recommande plus spécifiquement d’ingérer un ou deux 
de ses fruits à jeun ou avant le repas, et de boire, dans la foulée, un verre d’eau froide. 
Ce mode de consommation favoriserait, en outre, le traitement des rhumatismes ainsi 
que l’élimination des lourdeurs d’estomac et des toxines grâce à un effet laxatif. 
 

La fruta del Guembé para los hombres flemáticos, y que abundan de humores gruesos y 
viscosos, es único remedio tomando una grande, ó dos pequeños en ayunas, y tráz de ellas una 
baso de agua fría, ó al principio de la comida, bebiendo dicha agua fría táz ella, porque despega 
todos los humores frios reumaticos y viscosos de las vias por donde pasa, dejando descargado 
el estómago y vientre de cosas asentadas y detenidas, como se vé por la evacuación, que luego 
á la hora despues de comida causa42. 

 

 
39 Ibid., p. 162. 
40 Ibid., p. 164. 
41 Ibid., p. 258. 
42 Ibid., p. 257. 



 15 

 
LXIX. Güembé (p. 258) 

 

Ainsi, si les quelques vertus médicinales et thérapeutiques exposées au travers des 
exemples susmentionnés ne constituent qu’un échantillon d’un ensemble, plus large, 
de 134 plantes identifiées et étudiées en profondeur par le scientifique, elles n’en sont 
pas moins représentatives du travail analytique et scientifique fourni par Pedro de 
Montenegro au sujet des plantes paraguayennes, imbriquant pour cela des savoirs 
académiques et des connaissances acquises sur place. 

Mais outre l’aspect médicinal et ses vertus, l’enjeu du Materia Médica Misionera 
renvoie aussi à des questions d’ordre ethnique et social appliquées à la botanique. Par 
l’observation des coutumes et des modes de vie des indigènes guaranis autant que par 
l’étude de leurs savoirs ancestraux en matière de remèdes à base de plantes de la 
région, Pedro de Montenegro offre une vision hybride qui induit non seulement un 
processus de transferts de différents savoir-faire dans le domaine des sciences 
médicales mais aussi celui d’une réception par les différents groupes de population 
concernés. Or, ce croisement culturel, ethnique et scientifique est bien l’une des 
particularités du Materia Médica Misionera dans le sens où la pharmacopée 
transcende, à nos yeux, les aspects purement scientifiques pour pénétrer l’histoire des 
sociétés à travers l’étude de leur relation à l’environnement et leur utilisation des 
ressources naturelles à des fins utiles. 

Le Materia Médica Misionera, un support mis au service de la 
communauté scientifique 

Avec l’élaboration de son manuscrit sur les plantes de cette zone géographique et 
culturelle de l’Amérique espagnole, le Père Montenegro a été l’auteur d’un support 
singulier qui deviendrait une référence pour les garants du savoir scientifique espagnol 
implanté non seulement dans les réductions jésuites mais aussi, dans un spectre plus 
large, sur l’ensemble d’une immense région qu’ont composé les provinces du Tucumán, 
du Paraguay et du Río de la Plata. 

D’abord, force est de souligner que ce travail est d’autant plus inédit qu’il a été 
effectué avec les maigres moyens de l’époque, c’est-à-dire sans aucune ressource 



 16 

matérielle liée à l’usage de la botanique pharmaceutique et sans vrai local ni structure 
de type officine, autant d’éléments pourtant essentiels à l’exigeante pratique 
scientifique du métier d’apothicaire. Or, comme Montenegro l’a lui-même confessé, ce 
sont aussi ces conditions très rudimentaires de travail, dans un espace parfois hostile, 
qui l’auraient conduit à être lui-même à l’origine de la production d’une pharmacopée 
innovante : « por hallarme en estas tierras de América sin botica ni boticarios, me he 
forzado a que con ellos hacerme autor de botica »43. 

Confronté, dans le cadre de cette expérience ethnobotanique et sociale, à une culture 
et à des plantes qu’il méconnaissait au moins en partie, le jésuite a en effet posé un 
regard neuf sur l’environnement dans lequel il a évolué autant que sur les pratiques 
médicinales qui y étaient instaurées avant son arrivée. À cet effet, si la démarche a été 
appréhendée avec curiosité et sans doute avec une grande humilité, elle a aussi été la 
résultante d’un parcours qui s’est situé à la croisée de plusieurs domaines et pratiques 
des sciences médicinales, de même qu’il a été le fruit d’un mélange de langues et de 
cultures. 

Cet ensemble a donc posé les bases d’un travail tout à fait novateur au sujet des 
connaissances espagnoles en matière de savoirs médicinaux indigènes. Selon le 
chercheur José Luis Molinari, auteur de Historia de la medicina argentina, l’œuvre de 
Montenegro s’est également située aux avant-gardes de la médecine argentine et c’est 
pourquoi, selon lui, ses habitants ont envers lui et une poignée d’autres scientifiques, 
« […] una deuda impaga a su ciencia, abnegación, laboriosidad y trabajo »44. 

Ainsi, en tant que véritable outil de transmission des savoirs et des connaissances 
dans les sciences médicales auprès de la communauté scientifique européenne, le 
Materia Médica Misionera a d’abord été conçu, en 1711, sous le nom originel de Libro 
Primero de las propiedades y virtudes de los árboles y plantas de las misiones y 
provincia del Tucumán con algunas del Brasil y de Oriente45. Si l’on ignore quelle en 
a été la réception à l’époque, l’œuvre a surtout acquis une notoriété à partir de ses 
différentes parutions qui se sont toutes inscrites bien après la période des Lumières. 

En effet, sa première publication n’ayant eu lieu qu’en 1945, c’est très tardivement 
que la pharmacopée du Père Montenegro a pu constituer un support textuel et 
iconographique mis au service du patrimoine documentaire de l’humanité et, de façon 
plus spécifique, à celui des chercheurs et étudiants en sciences de la nature, en sciences 
médicales ou encore en sciences pharmaceutiques. 

De cette façon, si la version du Materia Médica Misionera de 1945, publiée par la 
bibliothèque nationale de Buenos Aires, a constitué la seule et unique matière de 
référence aux travaux scientifiques et historiographiques menés au cours de la 
deuxième partie du XXe siècle, ses rééditions postérieures ont montré le vif intérêt que 
l’ouvrage suscite encore aujourd’hui. Bien évidemment, ce livre est avant tout étudié 
par bon nombre de chercheurs dans le cadre de travaux définis dans des champs bien 
précis et délimités, mais il est aussi consulté par des lecteurs tout simplement curieux, 
mus par un désir d’assouvir leur soif de connaissances en matière de botanique. 

Republié tour à tour en 2007, 2015 et 2019 dans les villes argentines de Córdoba et 
de Misiones, ce livre semble donc se situer plus que jamais dans l’air du temps et le fait 

 
43 G. FURLONG, op. cit., p. 64. 
44 José Luis MOLINARI, Historia de la Medicina Argentina, Buenos Aires, Imprenta López, 1937, p. 70. 
45 Pedro de MONTENEGRO, Libro Primero de las propiedades y virtudes de los árboles y plantas de 
las misiones y provincia del Tucumán con algunas del Brasil y de Oriente, Madrid, Biblioteca Nacional 
de España, Biblioteca Digital Hispánica, 1711. 



 17 

que son contenu continue de servir de support à l’entreprise d’études, bien souvent 
universitaires, en atteste avant tout la grande solidité scientifique. C’est d’ailleurs le cas 
de la Academia Nacional de Farmacia y Bioquímica qui, dans sa revue 
pharmaceutique parue en 2023, mentionne à diverses reprises l’œuvre du jésuite46. 

Mais au-delà d’un caractère scientifique qui a mis en lumière les profonds savoirs 
acquis par les jésuites installés dans les Missions paraguayennes, auxquels les 
scientifiques sud-américains continuent aujourd’hui de se référer, le Materia Médica 
Misionera a aussi revêtu, au fil du temps, une dimension universelle par le lien qu’il a 
établi entre l’Homme et son environnement. En louant les bienfaits des plantes 
médicinales, l’ouvrage de Montenegro a aussi visé à améliorer, d’une façon ou d’une 
autre, les conditions de vie des hommes dans cette partie du monde colonial espagnol, 
indépendamment de toute appartenance ethnique ou sociale. 
  

 
46 « Revista Farmacéutica », in Academia Nacional de Farmacia y Bioquímica, 2, 2023, p. 20. 



 18 

 



 19 

Bibliographie 

AMARAL, Raúl, Forjadores del Paraguay: diccionario biográfico, Buenos Aires, 
Distribuidora Quevedo de Ediciones, 2000. 

 
ANCONATANI, Leonardo, SCARPA, Gustavo, « La Materia Médica Misionera 

atribuida al jesuita Pedro de Montenegro en 1710 : Identificación de las plantas y sus 
aplicaciones como vulnerarios y contra afecciones superficiales », Dominguezia, 38, 
2022. 

 
CERVANTES SAAVEDRA, Miguel de, El ingenioso hidalgo don Quijote de la Mancha, 

Buenos Aires, Gradifco, t. I, 2000. 
 
DIOSCORIDIS, Pedacius, De Materia Medica, Lipsiae, Libraria Car. Cnoblochi, 1829. 
 
FRANCES CAUSAPE, María del Carmen, « Dioscoride, Andrés Laguna et la 

pharmacie », Revue d’Histoire de la Pharmacie, 291, 1991. 
 
FURLONG, Guillermo, Los jesuitas y la cultura rioplatense, Montevideo, Urta y 

Curbelo, 1933. 
 
IBARRA, María Florencia, El padre Pedro de Montenegro, 1711. Su tratamiento de 

herboristerapia para las afecciones mentales y sus referencias a la medicina 
hipocrático-galénica, Buenos Aires, Universidad de Buenos Aires, XIV Jornadas de 
Investigación y Tercer Encuentro de Investigadores en Psicología del Mercosur, 
2007. 

 
Les six livres de Pedacion Dioscoride d’Anazarbe de La Matiere Medicinale : 

Translatez de Latin en Francois, Lyon, Balthazard Arnoullet, 1553. 
 
LOSA QUINTANA, José María, « Dioscórides y su obra De Materia Medica », texto de 

la conferencia pronunciada por el autor en la Societat d’Amics de la Historia i de la 
Ciència Farmacèutica Catalana, 26 de mayo de 2004, Societat Catalana d’Història 
de la Farmàcia, 36, 2018. 

 
LOZANO, Pedro, Historia de la conquista del Paraguay, Río de la Plata y Tucumán, 

Buenos Aires, Imprenta popular, 1873. 
 
MOLINARI, José Luis, Historia de la Medicina Argentina, Buenos Aires, Imprenta 

López, 1937. 
 
MONTENEGRO, Pedro de, Materia Médica Misionera, Buenos Aires, Imprenta de la 

Biblioteca Nacional, 1945 (1711). 
—, Libro Primero de las propiedades y virtudes de los árboles y plantas de las 

misiones y provincia del Tucumán con algunas del Brasil y de Oriente, Madrid, 
Biblioteca Nacional de España, Biblioteca Digital Hispánica, 1711. 

 
STAMPELLA, Pablo, KELLER, Héctor, « Identificación taxonómica de la Materia 

Médica Misionera de Pedro de Montenegro », Boletín de la Sociedad Argentina de 
Botánica, 56, 2021. 


