
 1 

 
 
 

Numéro 16 (2)décembre 2024 
_____________________________________________________ 

 
Los diarios en la esfera española y latinoamericana: 

¿laboratorio de una obra u obra de una vida? 
_____________________________________________________ 

 

El Journal (1839-1881) de Henri-Frédéric Amiel en La 
tentación del fracaso (1992) de Julio Ramón Ribeyro: de la 

“enfermedad del diario” a la enfermedad en el diario 
 

Paul BAUDRY 
Sorbonne Université 

 
 
Resumen 
Este artículo analiza los rastros discursivos y posturales que traducen una 
identificación del escritor peruano Julio Ramón Ribeyro con el escritor suizo Henri-
Frédéric Amiel, a partir de una lectura comparativa entre sus diarios, La tentación del 
fracaso (1992) y el Journal (1839-1881). Estos espejeos, teorizados como amielemas, 
incitan a Ribeyro a pensar este género, por un lado, como un bálsamo que cura el 
spleen decimonónico pero que también lo agudiza y, por otro lado, como un opericida 
que cuestiona la posibilidad de una obra ficcional orgánica, variada y acabada. Sin 
embargo, la apropiación de estos postulados adquiere otro cariz tan pronto como la 
enfermedad real, una úlcera cancerosa a partir de 1973, surge y se metaboliza dentro 
de la textualidad del diario, transición del sentido figurado al sentido propio que revela 
una somatización problemática. 
 
Résumé 
Cet article analyse les traces discursives et posturales qui traduisent une 
identification de l'écrivain péruvien Julio Ramón Ribeyro avec l'écrivain suisse 
Henri-Frédéric Amiel, à partir d'une lecture comparée de leurs journaux intimes, La 
tentación del fracaso (1992) et le Journal (1839-1881). Ces projections, théorisées 
comme amiélèmes, incitent Ribeyro à penser ce genre, d'une part, comme un baume 
qui soigne le spleen du XIXe siècle tout en l'exacerbant et, d'autre part, comme un 
opéricide qui remet en cause la possibilité d'une œuvre fictionnelle organique, variée 
et achevée. Cependant, l'appropriation de ces postulats prend un autre aspect dès lors 
que la maladie réelle, un ulcère cancéreux à partir de 1973, émerge et se métabolise 
dans la textualité du journal intime, transition du sens figuré au sens propre qui 
révèle une somatisation problématique. 
 



 2 

Palabras clave: Julio Ramón Ribeyro, Henri-Frédéric Amiel, diario, enfermedad, 
cáncer, cuerpo, ethos. 
 
Mots-clés : Julio Ramón Ribeyro, Henri-Frédéric Amiel, journal intime, maladie, 
corps, cancer, ethos. 
  



 3 

Plan 

Esterilidad del monólogo: un bálsamo existencial que cura y a la vez 
enferma 

El diario como opericida: riesgos de dispersión y advenimiento de la no-
obra 

Sentido propio, sentido figurado: enfermedad literaria y expresión del 
cáncer 

Bibliografía 



 4 

  



 5 

 

La (re)lectura del diario del escritor peruano Julio Ramón Ribeyro (1929-1994), 
cuyo título elocuente es quizás uno de los mejores en nuestra lengua, exige del 
(re)lector un estado de ánimo óptimo para no tirarse por la ventana. Más allá de los 
apuntes estimulantes sobre la literatura, del anecdotario que tanto ha explotado la 
crítica y de la importante fuente de información biográfica que proporciona sobre su 
vida entre el Perú y Europa durante casi cuarenta años, La tentación del fracaso (1992) 
adopta, desde la primera entrada del 11 de abril de 1950, una tonalidad compungida. 
Tanto el derrotismo que permea la mayoría de las entradas como su formulación 
excesivamente autocrítica pueden ser atribuidos al conocido escepticismo de Ribeyro 
que, desconfiando de los espejismos de la modernidad y del éxito mercantilista en la 
literatura, se refugia en las honduras del yo para buscar temas intemporales y 
trascender de otra manera. Sin embargo, esta lectura puede caer en el psicologismo, al 
confundir la textualidad del diario –fruto de una acumulación de experiencias pero 
sobre todo de una voluntad expresiva que conserva, formula y ordena los fragmentos–
, con la expresión espontánea e irreflexiva de una subjetividad que escribe a 
vuelapluma. 

El problema del abatimiento en La tentación del fracaso (1992) cobra otro espesor 
tan pronto como reflexionamos sobre su función dentro del proceso creativo de 
Ribeyro o, mejor dicho, dentro de la imagen de dicho proceso que el autor construye a 
lo largo de estas casi setecientas páginas entre 1950 y 1978 como legado para la 
posteridad. Bien mirado, el espejeo con su trabajo, su puesta en perspectiva como lo 
hicieran tantos otros escritores diaristas a los que admiraba (Hugo, Constant, 
Stendhal, Du Bos, Kafka, Gide, Jünger, Nin, Léautaud, Green) tuvo un efecto no solo 
en la recepción de su diario como una colección de enseñanzas sobre el oficio de la 
escritura –funcionando para varias generaciones como una versión latinoamericana 
de las Cartas a un joven poeta (1929) de Rilke–, sino también en la construcción, para 
sí mismo, de su figura como escritor. 

Por consiguiente, en la medida en que el pesimismo, como punto de vista voluntaria 
o involuntariamente sesgado sobre la realidad, ha sido uno de los principales 
combustibles para poner en marcha esta máquina de casi setecientas páginas, resulta 
necesario pensar el vínculo de negatividad que existe entre La tentación del fracaso y 
una de sus fuentes menos estudiadas, el Journal (1839-1881) o diario del suizo Henri-
Frédéric Amiel (1821-1881). 

El interés de Ribeyro por el diarismo nace en su adolescencia con la lectura de dicho 
escritor, que descubre con los dos volúmenes en la biblioteca de su padre, tal como lo 
cuenta en la primerísima frase de la introducción a su propio diario, publicado en tres 
entregas por el editor peruano Jaime Campodónico en 1992, 1993 y 1995 y reeditado 
luego por Seix Barral en España a partir de 2003, con un prólogo de Enrique Vila-
Matas en 2019. Amiel, como se sabe, con sus casi diecisiete mil páginas, es uno de los 
ejemplos paradigmáticos del diarista neurótico, maniático y narcisista, como lo define 
Gregorio Marañón en su famoso “Estudio sobre la timidez” (1944). Su obra 
monumental plantea un monólogo doloroso, una “reversión del yo sobre el yo” (1949: 
208) que se encierra sobre sí mismo, así como la escenificación del “lento suicidio” 
(ibid.) que presupone su sacrificio en pos de la literatura. 

Paradójicamente, con tan solo quince años, esta lectura tan deprimente motiva a 
Ribeyro no solo a empezar su propio diario a mediados de los años cuarenta, esbozos 
que luego destruiría para conservar el “Primer diario limeño” (1950-1952) como punto 
de partida, sino que genera también una poderosa identificación con su concepción de 



 6 

la escritura de la intimidad como una “enfermedad”. En efecto, para el escritor suizo, 
esta metáfora resume el sufrimiento que experimenta el diarista cuando se pierde en 
los meandros de su soliloquio, remedio imperfecto a su aburrimiento existencial 
porque la cura puede ser tan nociva como el mal. Según Amiel, solitario y un soltero 
impenitente, la incapacidad para escribir sobre algo que no sea su propia persona lo 
habría desadaptado a la vida social. Asimismo, y por si fuera poco, este 
monotematismo habría contribuido a la fragmentación de su obra ficcional y, en última 
instancia, a su aniquilación, por haberlo condenado al menudeo de sus cualidades 
literarias, en detrimento de la edificación del resto de su obra. 

Estos postulados sobre el diarismo, como veremos, reaparecen a lo largo de la 
primera década de La tentación del fracaso (1992) de Ribeyro como los rastros 
discursivos de una identificación con el ethos literario de Amiel, es decir, por llamarlos 
de alguna manera, como amielemas que se metabolizarían poco a poco dentro de 
posturas más complejas, tan pronto como la metáfora de la “enfermedad del diario” 
empezaría a coexistir con el surgimiento de la enfermedad real en Ribeyro, una úlcera 
cancerosa de la que sería operado en 1973. 

Esterilidad del monólogo: un bálsamo existencial que cura y a 
la vez enferma 

El primer amielema que retoma Ribeyro consiste en postular que el diario cura algo, 
que es un bálsamo para aliviar una insatisfacción propiamente decimonónica que 
podemos asociar con el desencanto posromántico o el spleen. Aunque la metáfora 
aristotélica del “remedio” sea muy antigua, Amiel le añade el imaginario positivista de 
su época comparando su diario con una “farmacia del alma”, que contiene “calmantes, 
tónicos y estimulantes”1 (09/04/45). La mirada retrospectiva sobre su jornada le 
permite “restablecer la integridad de la mente y el equilibrio de la conciencia, es decir, 
la salud interior” (23/03/79), como si el diálogo consigo mismo fuera una “terapia 
diaria” (05/05/79): cada entrada –la palabra plantea un umbral entre lo profano y lo 
sagrado– equivale a una “ablución” (ibid.), antes de penetrar en el diario como en un 
mikve o piscina ceremonial para purificar su alma. Paralelamente, y siguiendo con el 
imaginario científico, Amiel coloca las “pasiones extraídas”, “operadas como productos 
enfermizos de la vida” (22/11/64) sobre la página de su diario para estudiar estas 
excrecencias morales desde la perspectiva de la naciente teratología. Aunque el análisis 
excesivamente pormenorizado de cada uno de sus matices e implicancias no tiene ni la 
eficiencia de La Rochefoucauld ni la poesía de Proust, este ejercicio obsesivo le sirve 
como “un sustituto de la felicidad, un relleno para una existencia incompleta, un medio 
de llenar el alma donde hay un vacío” (20/09/64). 

En La tentación del fracaso (1992), el amielema del diario como bálsamo se 
conserva pero el mal cambia de signo, se actualiza, al subdividirse en dos síntomas 
diferentes: por un lado, la enfermedad de la voluntad -basta citar el íncipit, entre 
decenas de otros ejemplos: “Se ha reabierto el año universitario y nunca me he hallado 
más desanimado y más escéptico respecto a mi carrera”2 (11/04/50, 2019: 5)-, y por 
otro lado, el sentimiento de culpa por haberse emancipado del modelo pequeño-

 
1 Henri-Frédéric AMIEL, Du journal intime, prefacio de Roland Jaccard, Paris, Editions Complexe, Col. 
“Le regard littéraire”, 1987. En adelante, citaré el diario de Amiel entre paréntesis teniendo en cuenta la 
fecha de cada entrada. 
2 Julio Ramón RIBEYRO, La tentación del fracaso [1992], Barcelona, Seix Barral, 2019. En adelante, 
citaré el diario de Ribeyro entre paréntesis teniendo en cuenta la fecha de cada entrada. 



 7 

burgués al que lo destinaba su familia en Lima, prefiriendo la carrera incierta de 
escritor. En efecto, tan pronto como llega a París, el discurso medicalista de Amiel 
reaparece cuando reflexiona sobre el porqué de su abatimiento: “Enfermo de los 
nervios, del corazón, del estómago o qué sé yo. Y además de la voluntad. Tengo que 
empezar por creer en la voluntad si quiero sanarme” (20/11/53, 2019: 28). Ante esta 
zozobra, como hiciera el suizo, Ribeyro se vuelca hacia su diario como espacio de 
desahogo para “depositar muchas cosas que [lo] atormentan y cuyo peso se ligera por 
el solo hecho de confiarlas a un cuaderno” (29/01/54, 2019: 29). 

Sin embargo, en ambos casos, el alivio es pasajero: el diario como bálsamo es un 
remedio que cura y a la vez enferma. El primer límite del primer amielema se plantea 
con el motivo del círculo para representar las aporías de este monólogo que, 
supuestamente, proporciona un desahogo satisfactorio. Para significar el encierro 
dentro del discurso sobre sí mismo, Amiel recurre a imágenes perversas que 
escenifican sobre todo a animales en cautiverio. En su concepción, el diario funciona 
como una jaula donde se (auto)exhibe al yo, detrás de los barrotes del discurso, 
reproduciendo el imaginario circense de los zoológicos humanos en el siglo XIX. El 
soliloquio obliga al diarista a “[dar] vueltas en círculos como una ardilla atrapada” 
(12/03/62, 18/01/65 y 13/03/65) pero sobre todo le da la sensación de haberse 
convertido en un “oso hibernando, que mientras duerme pierde peso lamiéndose las 
patas y se desgasta viviendo tontamente solo” (07/09/62). 

Tanto la ardilla como el oso están condenados al mismo gesto repetitivo y absurdo, 
que prefigura la muerte por oposición a la fluidez de la vida, límite del primer 
amielema que también destaca Ribeyro al llegar a París cuando señala que “no 
[quisiera] girar en semicírculo para volver encontrar[se] [consigo] mismo” (03/08/53, 
2019: 21). El movimiento espacial y metafórico es el mismo -las vueltas- pero sobre 
todo el efecto es comparable: al girar sobre sí mismo, como los animales encerrados de 
Amiel, Ribeyro experimenta “una especie de náusea que [le] producen en los diarios 
íntimos” (10/05/56, 2019: 105). El malestar del soliloquio se desplaza de un diario al 
otro, de un siglo a otro, como si Ribeyro somatizara las consecuencias del calabozo 
discursivo que describe Amiel. Por último, a la circularidad del soliloquio se le añade 
un nuevo valor, su esterilidad: estos animales cautivos malgastan su energía del mismo 
modo que, en palabras de Amiel, el diarista se dedica a un “estudio estéril y meramente 
curioso” (15/10/50) de su personal moral, sin ninguna finalidad trascendente. En la 
introducción a La tentación del fracaso (1992), sin mayor sorpresa, Ribeyro destaca 
este mismo riesgo, retomando la misma metáfora de la esterilidad, que coloca en el 
frontispicio de toda su obra: “El diario íntimo es una ocupación peligrosa, que puede 
cerrar la comunicación con los otros y confinarnos a un soliloquio estéril y secreto” 
(1992, 2019: 2). 

El segundo límite del primer amielema plantea que, por más bálsamo que sea, el 
diario predispone a una forma de muerte social, exigiendo una dedicación exclusiva 
que impide llevar una vida burguesa productiva. En el caso de Amiel, la cara oculta del 
diarismo se formula desde una fuerte negatividad -en su doble acepción de pesimismo 
pero también de resta-, alrededor del campo semántico de la transgresión social y 
sexual. Esta práctica lo condena a una forma de “suicidio moral, de asfixia metódica y 
obstinada de [sus] aspiraciones y de [sus] facultades” (22/09/65): escribir únicamente 
sobre sí mismo equivale a “una especie de onanismo enfurecido y maníaco como el que 
vemos en las cárceles” (ibid.). Asimismo, el diarista, encerrado en un “ataúd en el que 
se conserva la momia del día, a veces embalsamada, pero seca, rígida, enjuta” 
(30/10/52), no tiene otro remedio que “comerse a sí mismo” (19/12/67). Desde un 
horizonte macabro, tanto la masturbación como la antropofagia buscan significar, 



 8 

nuevamente, las consecuencias autodestructivas de esta escritura circular que priva al 
diarista de sus fuerzas vitales, creativas pero también reproductivas. En efecto, a pesar 
del desahogo, la escritura del diario “evapora [su virilidad] en sudor de tinta” 
(13/07/60), a tal punto que Amiel lo compara con un “voto de eunuquismo”, producto 
de una “castración a través de la crítica personal” (03/05/62). 

Ribeyro se identifica con este universo mortífero desde su juventud, considerando 
el diarismo como un ejercicio de aislamiento consciente, aunque a veces involuntario, 
que compara con una “mise à mort” (11/03/65, 2019: 301) o condena a muerte, de su 
persona social se entiende. En tanto “coartada para librarse del proceso de la vida” 
(ibid.), el diario funciona como una excusa para justificar este ensimismamiento 
narcisista que desconocen “los hombres casados, activos, sociables”, “ocupados en vivir 
por y para los demás” (29/01/54, 2019: 29-30). Sin embargo, la identificación con las 
imágenes castradoras de Amiel se patentiza sobre todo en una carta enviada a su 
hermano Juan Antonio en 1957 desde Amberes, donde postula la existencia de “taras 
hereditarias”, que los vuelven ineptos para la “lucha por la vida, éxito material, 
matrimonio, reproducción”. En efecto, para Ribeyro, al tratarse de un “se[r] de 
vitalidad exigua”, y como la naturaleza “no ha podido privar[lo] de [sus] órganos viriles 
-lo cual solamente arriba en los últimos casos de degeneración racial- ella los ha 
mantenido, pero a condición de no garantizar su utilización normal, es decir, su 
función reproductora” (13/08/57, 1996: 145). 

El diario como opericida: riesgos de dispersión y advenimiento 
de la no-obra 

El segundo amielema o rastro discursivo de la identificación con el ethos literario 
de Amiel en La tentación del fracaso (1992) plantea el diario como un opericida, es 
decir como un género que tiende a fragmentar y en última instancia a eliminar la 
posibilidad de una obra ficcional orgánica, variada y acabada. El “vagabundeo 
[temático] al estilo gitano” (04/07/77), así como las “migajas dispersas”(21/11/64) de 
cada entrada, despilfarran la energía creativa del diarista en vez de concentrarla para 
edificar una totalidad coherente. La sensación de desperdicio tiene que ver con que el 
fragmento, por esencia, es una forma por goteo, jaculatoria, abierta. Amiel confiesa 
tener “horror a concluir y llegar a una conclusión” (17/04/61) pero al mismo tiempo 
deplora que esta tendencia le impida “abarcar enérgicamente un gran conjunto” 
porque “el poder de combinación, de concentración, de continuidad, en una palabra de 
producción, se ha evaporado” (ibid.). 

En este sentido, la importancia de lo numérico en su Journal traduce una voluntad 
de cuantificar el esfuerzo invertido en los fragmentos, por más que estas parcialidades 
se le escurran entre los dedos como granos de arena: aunque haya escrito “catorce mil 
páginas de diario”, considera que “salvar quinientas ya es mucho, tal vez sea suficiente” 
(16/07/76), tanto más cuanto que este saldo solo representa “las hojas y la corteza de 
un árbol del que hay que extraer la esencia” (26/07/76). Por último, cuando Amiel 
analiza su producción como escritor, concluye con dureza: “Me temo que sólo dejarás 
fragmentos; muchos ensayos, felices esbozos, ninguna obra. Eres demasiado voluble 
para eso” (28/06/48). El fragmentarismo del diario se piensa como la negación de la 
obra, como una fuerza centrífuga que cuestiona la eficiencia de un escritor que aspira 
a convertirse en un artesano de formas acabadas. Al sentirse incapaz de “componer 
una sinfonía” (04/07/87) -lo que implica solidaridad, armonía pero sobre todo 
terminación-, Amiel se resigna a coleccionar apuntes, estrategia que tampoco resulta 



 9 

satisfactoria: “[El diario], sin ser en sí mismo una obra de arte, impide que el resto de 
la obra, cuya apariencia imita, ocupe su lugar” (ibid.). En este sentido, a los valores 
opericidas anteriores, se le añade la capacidad de estorbar, como si su presencia 
discursiva ocupara la fragua de la creación, en detrimento de otros trabajos, entiéndase 
géneros, que requieren continuidad, largo aliento y punto final, como es el caso de la 
novela decimonónica. 

La influencia de este segundo amielema en la manera como Ribeyro concibe el 
diario y por extensión la literatura es tan significativa que, retrospectivamente, cuando 
releemos los postulados opericidas de Amiel, estos resultan extrañamente ribeyrianos. 
En primer lugar, las entradas de La tentación del fracaso siguen el mismo principio de 
el “vagabundeo [temático] al estilo gitano” (04/07/77), como decía Amiel, pero con el 
objetivo de “salvar [su] identidad de los avatares de una vida morosa, dispersa y 
vagabunda” (sin fecha, 1969, 2019:?), favoreciendo una discontinuidad que, a la postre, 
“[le] puede resultar fatal” (ibid.). El riesgo del menudeo reaparece cuando Ribeyro 
advierte que los cajones de su escritorio se llenan de fragmentos que “se yuxtaponen 
para formar lo inorgánico, lo discontinuo, la negación de lo que quier[e] hacer, en 
suma, el testimonio de la no obra, de la sequedad y la pequeñez” (16/10/73, 2019:?). 

La desconsideración de lo fragmentario relega esta forma textual dentro de la 
familia del esbozo, del conato, de los “impulsos narrativos que se apagaron a mayor o 
menor término” (01/07/74, 2019: 413), sin poder contribuir a la construcción de una 
totalidad coherente, orgánica y acabada, como ocurre con las “cuatro o cinco novelas 
comenzadas o comienzos de novela” (ibid.): “¿Qué tara contenían que las condenaba a 
la esterilidad?” (ibid.), se pregunta en 1974. El tópico del fragmento como obstáculo 
reaparece cuando se queja de “la falta de ese espacio interior”, de ese “vacío aspirante” 
necesario para gestar una obra fuera del eterno soliloquio, porque el terreno está 
“ocupado”, lleno de “escombros y escollos”: en este sentido, si quisiera escribir una 
novela –Amiel se mide con el género decimonónico por excelencia y Ribeyro con la 
novela (total) como pasaporte al éxito para sus contemporáneas del Boom–, tendría 
que “empezar por limpiarlo” (ibid.), es decir, deshacerse de los fragmentos, o 
alargarlos, lo que significa acabar con su esencia como fragmentos. De hecho, tanto el 
peligro de la dispersión como la tesis del fragmento como estorbo, e incluso como 
excusa, se conservan casi intactas, a tal punto que reaparecen al final de su vida dentro 
de la introducción ya citada que escribe para La tentación del fracaso en 1992, donde 
el diario puede también terminar por “suplantar a la obra potencial” (2019: 2). Por 
último, y quizás lo más importante, es que gracias a Amiel, Ribeyro entiende que el 
discurso diarístico sobre la imposibilidad de la obra puede ser una forma de obra: en 
1957, tempranamente consciente de que, si alguna tuviera éxito, sería publicando “los 
fragmentos de [sus] imposibilidades literarias” (03/08/57, 2019: 151), el peruano 
anticipa su inscripción en las problemáticas posmodernas que, a partir de los años 
setenta, contribuirían a su rescate. 

Sentido propio, sentido figurado: enfermedad literaria y 
expresión del cáncer 

Aunque Ribeyro se identifica con la teoría de la “enfermedad del diario” tal como la 
formula Amiel, la apropiación de estos amielemas en La tentación del fracaso (1992) 
coexiste y luego se metaboliza con el surgimiento de una enfermedad real, una úlcera 
cancerosa de la que se queja desde 1955 pero de la que solo sería operado por primera 
vez en 1973. Con el correr de los años, el monotematismo sobre los riesgos del 



 10 

soliloquio va perdiendo terreno a favor del monotemanismo sobre el dolor. La escritura 
del diario resulta “penosa para consignar [su] falta de salud” (26/12/55, 2019: 95), a 
tal punto que cuando abre este cuaderno, “parece que se [le] ha reabierto la úlcera” 
(16/08/55, 2019: 113): dicho de otro modo, tan pronto como el sufrimiento deja de ser 
una metáfora, la escritura diarística aguza el dolor de la herida como si horadara la 
superficie del yo. La tonalidad lastimosa sobre su malestar existencial cambia de objeto 
y se cristaliza desde entonces en una descripción detallada de su dolor, a tal punto que 
el diario, en su conjunto, se convierte en una “crónica sombría de [su] propia vida” 
(08/08/77, 2019: 566). 

Las recurrentes enumeraciones de los síntomas –náuseas, acidez, bilis, hematurias, 
inapetencia, insomnio (16/01/75, 2019: 436-437)– acaparan el protagonismo de la 
narración, verbalizando a gritos un “tabú”, al igual que la tuberculosis de la que 
falleciera su padre (11/03/75, 2019: 440). Asimismo, este patetismo omnipresente, 
como hiciera Amiel con los animales cautivos, recurre a otro bestiario para formular 
los avances del cáncer, distanciando la ansiedad que le produce: “El cangrejo 
últimamente se ha avivado y desde hace unos días de verdaderos saltos de pantera” 
(22/05/75, 2019: 450). El animal de la enfermedad literaria ya no da vueltas dentro de 
su jaula discursiva sino que pega un brinco hacia la realidad más cruda, del sentido 
figurado al sentido propio, prefigurando el decaimiento de su estado general. Pero, 
contrariamente a la autocomplacencia de Amiel, Ribeyro se espabila, se aferra a la vida, 
a pesar de los pronósticos médicos. Por ejemplo, es interesante notar que la falta de 
voluntad, entiéndase literaria, de la que se quejaba en 1953, se transforma en un 
voluntarismo proactivo cuando postula que la mente puede doblegar al organismo 
enfermo: “lo infinitamente pequeño y destructor” (18/07/77), cuando se encuentra “la 
zona del milagro”, (ibid) puede ser vencido por este yo perseverante, reforzado por su 
experiencia de lo real, que dista mucho de los palabreos de su juventud. 

Pero el vínculo de negatividad que nace de la identificación con Amiel se reactiva 
sobre todo en la presentación de su cuerpo maltrecho, a causa de las operaciones 
quirúrgicas, bastante violentas, a las que se somete a partir de 1973, y que lo 
despedazan del mismo modo que los fragmentos desagregan la obra. En efecto, 
Ribeyro consigna con estoicismo y frialdad que, tras su paso por el Hospital Saint-
Louis, se despierta con una cicatriz que le cruza el tórax, un “enorme corte que [le] 
venía desde el omoplato izquierdo hasta el ombligo” (06/12/76, 2019: 473), tras haber 
señalado anteriormente en el diario que para este tipo de úlcera “no abren por el 
vientre sino por el costado, cortando las costillas” (03/01/73, 2019: 383). La dureza de 
su autorretrato en el espejo del diario, rodeado de sondas y otras miserias 
hospitalarias, lo pintan como “un ser esquelético, exhausto, con pellejos colgantes 
donde había antes pectorales, bíceps, nalgas y pantorrillas, algo apenas reconocible -
ojos enormes y negrísimo, nariz afilada, mejillas hundidas, labios descoloridos-, algo 
con lo que era imposible seguir viviendo” (17/05/76, 2019: 492). 

De ser alguien a ser algo, el diarista considera que la enfermedad lo va relegando 
hacia la categoría de lo inútil, entiéndase, para la vida y para la literatura: como 
sucediera con la escritura de las entradas discontinuas de La tentación del fracaso 
(1992), cuyo riesgo era alimentar “el testimonio de la no obra” (16/10/73, 2019: 394), 
Ribeyro termina por convertirse también en el testimonio del no-ser. Esta cosificación 
se concentra en una imagen en particular, la de “carcacha desgastada” (04/01/73, 
2019: 383) a la que pronto habrá que “remolc[ar] hasta el depósito de chatarra y 
dejar[la] para siempre en compañía de lo inservible” (ibid.). La autoconsciencia de que 
es “algo relativamente precioso y frágil” (06/01/75, 2019: 435), un “objeto que ha sido 
duro y costoso fabricar -estudios, viajes, lecturas, trabajos, enfermedades-” (ibid.), 



 11 

encuentra en la escritura del diario, contra viento y marea, una forma de consuelo: si 
bien los fragmentos destotalizan la obra potencial, también es cierto que la estructura 
cronológica y diacrónica de este género permite darle coherencia a este yo 
desarticulado por el sufrimiento, al remendarlo con la continuidad del discurso sobre 
su enfermedad. La cirugía es un bálsamo que, como el diario, cura pero maltrata, 
parcha pero destroza: este sentido, resulta natural que Ribeyro se vuelque hacia la 
escritura de la intimidad para enderezar a este yo estropeado. 

Al final de este periodo de operaciones, cabe señalar que la publicación de Prosas 
apátridas (1975), cuyos textos provienen de la cantera de La tentación del fracaso 
(1992), proporciona algunas claves para entender la articulación entre enfermedad, 
estética y trascendencia que establece Ribeyro. Al observar la cantidad de libros que 
tiene su biblioteca y deplorar el poco tiempo para leerlos, la voz narrativa de este libro 
inclasificable se pregunta quiénes sobrevivirán a la prueba del tiempo: “Quizá solo los 
autores que vienen de muy atrás, la docena de clásicos que atraviesan los siglos, a 
menudo sin ser muy leídos, pero airosos y robustos, por una especie de impulso 
elemental o de derecho adquirido” (1975: 13-14). Ribeyro establece una clara oposición 
entre su propia fragilidad física y las cualidades de resistencia que les atribuye a ciertos 
autores que, como Amiel, han logrado consolidar una obra paradigmática y 
memorable, a pesar del efecto desgastante del tiempo y de la necesaria finitud de su 
autor. 

La “robustez” se define como lo propio de los clásicos, una vis o energía vital que les 
sobra y que contrasta con sus propias fuerzas menguantes o incluso agotadas, porque 
“[su] capital de vida está ya gastado” y que a partir de mediados de los años setenta, 
solo estaba “viviendo a crédito” (1975: 143). El libro, como soporte de perennidad, y 
también el diario donde asume tempranamente una postura sacrificial -“Sólo salvaré 
mi vida perdiéndola”, escribe en 1975 (06/08/75)-, encarnan el poder eternizante de 
la literatura, una garantía de inmortalidad que corrige el despilfarro de lo fragmentario 
y le proporciona una consistencia material al cuerpo remendado. En la medida en que 
“todo diario íntimo se escribe desde la perspectiva temporal de la muerte”, como lo 
anuncia desde 1954 ([París, 28/01/54], 2003: 30), la escritura de este monumento le 
promete tal vez entrar en “un panteón en el cual [le] gustaría tener reservado [un] 
nicho» (1975: 151). Así, para Ribeyro, vivir poco pero vivir bien a pesar de la 
adversidad, es observar esa mecha vital que se consume, pero desde el ejercicio 
discontinuo del diario, a modo de sacrificio o inmolación por y para la literatura, donde 
espectaculariza su sufrimiento para mostrar el precio que paga el artista por alcanzar 
la obra ideal. 

  



 12 

Bibliografía 

AMIEL, Henri-Frédéric, Du journal intime, prefacio de Roland Jaccard, París, 
Editions Complexe, Col. “Le regard littéraire”, 1987. 

 
ESPARZA, Cecilia, «Julio Ramón Ribeyro. El diario como acompañante del artista», 

El Perú en la memoria: sujeto y nación en la escritura autobiográfica, Lima, Red 
para el Desarrollo de las Ciencias Sociales en el Perú, 2006. 

 
MARAÑÓN, Gregorio, Amiel: estudio sobre la timidez, Buenos Aires-México, 3era 

edición, Espasa-Calpe Argentina, Col. “Austral”, 1949. 
 
RIBEYRO, Julio Ramón, “En torno a los diarios íntimos”, La caza sutil, 1975 
—, La tentación del fracaso [1992], Barcelona, Seix Barral, 2019. 
—, Cartas a Juan Antonio (1953-1958), I, Lima, Jaime Campodónico Editor, 1996. 
 
VARGAS LLOSA, Mario, Diccionario del amante de América latina, Barcelona, 

Paidós, 2005. 


