
1 

 

 

 

 

Numéro 2 (2)  décembre 2017 

____________________________________________________ 

 

Entre Histoire et littérature : 

Le roman historique contemporain sur l’Espagne du Moyen Âge à nos 
jours 

____________________________________________________ 

 

Hazaña de Mío Cid Campeador de Vicente Huidobro: 
una reformulación vanguardista del mito cidiano 

 

Carlos Roberto CONDE ROMERO 

Univ. Lille, EA 4074, CECILLE 

 

 

Resumen 

En las páginas siguientes analizaré de qué manera el poeta chileno Vicente 
Huidobro recrea la figura de Rodrigo Díaz de Vivar, para hacer del Cid Campeador –
sin desnaturalizarlo jamás– una figura a caballo entre tradición literaria y 
modernidad vanguardista. La Hazaña de Mío Cid Campeador es así la hazaña de un 
poeta que busca abarcar y conciliar, de modo tanto respetuoso como vital, dos polos 
aparentemente opuestos de la literatura hispánica. 

 

Résumé 

Dans les pages qui suivent, je me propose d’analyser la façon dont le poète chilien 
Vicente Huidobro réélabore la figure de Rodrigo Díaz de Vivar, pour faire du Cid 
Campeador –sans pour autant le dénaturer– une figure à cheval entre tradition 
littéraire et modernité d’avant-garde. La Hazaña de Mío Cid Campeador devient 
ainsi l’exploit d’un poète qui cherche à concilier, d’une manière aussi respectueuse 
que vitale, deux pôles apparemment opposés de la littérature hispanique.  

 



2 

 

Palabras clave: ficcionalización de la historia, literatura vanguardista, 
creacionismo. 

 

Mots-clés : fictionnalisation de l’histoire, littérature des avant-gardes, 
créationnisme. 



3 

 

Plan 

Introducción 

La vanguardia como un tema posible: instauración de una nueva 
verosimilitud para el Cid 

La vanguardia como motivo: una Edad Media absolutamente moderna. 

La vanguardia como estructura: el Cid de Huidobro como conciliador 
de los opuestos 

Conclusión 

Bibliografía 

 



4 

 

Introducción 

Este trabajo surge de una confluencia en apariencia insólita: la posibilidad de 
haber participado –en tanto que investigador especializado en la literatura 
latinoamericana contemporánea y, de modo más particular, en la ficcionalización de 
la materia histórica–, en un encuentro consagrado a la novela histórica de tema 
medieval español. La oportunidad me fue grata y estimulante, pues constituyó una 
oportunidad de profundizar –aunque fuera por un momento– una reflexión personal 
en la que creo cada vez con mayor certeza: la dilucidación seria de lo que continúa 
denominándose “novela histórica” no puede ni debe escapar a la reflexión más amplia 
sobre la novela a secas y, de modo aún más general, a la valoración de los modos 
diversos en que los eventos tematizados originalmente por la Historia han sido 
reformulados y recreados por la Literatura, no sólo en discursos narrativos, sino 
también en los épicos, líricos o dramático-representativos. 

Sería por demás deseable que esta reflexión fuera incluso más allá de una tradición 
nacional específica, hasta abarcar, quizás, el conjunto de la tradición literaria 
hispánica. Tomar en cuenta el estado variable de las relaciones, según los discursos 
específicos y las diferentes épocas, entre lo histórico y lo literario –un área entre-dos 
de suma importancia, para bien y para mal, en la cultura actual– nos conduce 
necesariamente a una reflexión sobre la particularidad estética de la praxis literaria, 
obligada en estos casos a “estetizar” la historia para seguir siendo literaria. Respecto a 
estas diversas interrogantes, la Hazaña de Mío Cid Campeador de Vicente Huidobro 
constituía un pretexto reflexivo más que pertinente. Este texto constituye un primer 
acercamiento de esta obra. 

El hecho de que un poeta vanguardista como Huidobro –creador, valga la 
redundancia, del creacionismo– se haya apropiado de la figura del Cid –casi 
fundacional, tanto para la tradición literaria como para la historiográfica en lengua 
española– es menos extravagante de lo que parece. Una primera explicación podría 
efectuarse partiendo de lo que se denomina como el mito de la evasión, correlativo a 
la idea misma de vanguardia en el arte moderno. Ahora bien, la evasión vanguardista 
dista mucho de ser una elaboración nostálgica de un pasado añorado y una negación 
del presente y ello se debe a la definición misma de vanguardia. Por vanguardia suele 
entenderse, y aquí retomo una idea más o menos canónica en la crítica –o por lo 
menos en la crítica latinoamericana: 

 

[…] las diversas tendencias artísticas (los llamados ismos) que surgen en Europa [y América, 
en Occidente deberíamos resumir] en las dos primeras décadas del siglo XX […] unidas por un 
propósito común: la renovación de modalidades artísticas institucionalizadas1. 

 

Sin embargo, es preciso señalar que perder de vista los alcances verdaderos del 
malestar de la Modernidad, que van mucho más allá del mero dominio estético, es 
quedarse a medio camino, en un limbo conceptual. Como nos lo recuerda el 
historiador del arte italiano Mario de Micheli, el arte moderno nace, en efecto, de la 

                                                   

1 Hugo J. VERANI, Las vanguardias literarias en Hispanoamérica (1ª ed. 1986), 3ª ed., México, 
FCE, 1995 , p. 9. 



5 

 

ruptura con los valores decimonónicos, pero no solamente con los estéticos, sino en 
general con los espirituales y culturales: “fue esta la unidad que se quebró [a partir de 
1848] y, de la polémica, la protesta y la revuelta que estallaron en el interior de tal 
unidad, nació el nuevo arte”2. 

Es una ruptura de esta magnitud la que es capaz de generar en la comunidad 
artística un sentimiento dialéctico cuando no paradójico: por un lado, la ambición de 
ser, como preconizaba Rimbaud, “absolutamente modernos”; por el otro, una 
insatisfacción “antimoderna” frente a esa misma modernidad, percibida como 
industrial y deshumanizada, que se resume en otra sentencia de Rimbaud (“su grito 
más angustiado” dice Micheli): “La vida auténtica está ausente. Nosotros no somos en 
el mundo” (“La vraie vie est absente. Nous ne sommes pas au monde”). Este 
sentimiento potente de escisión es la fuerza que impulsa a los artistas de vanguardia a 
la búsqueda de un nuevo horizonte, de un otro lado en el que el hombre pueda 
“reencontrarse a sí mismo, su propia felicidad y su propia naturaleza de hombre fuera 
de las hipocresías, de los convencionalismos y de la corrupción”3. Esa búsqueda se 
constituyó así en un tópico estético con múltiples variantes, desde el mito del salvaje 
y de lo primitivo que animó a Gauguin o a Picasso hasta la búsqueda de la libertad en 
el sueño y el inconsciente efectuada por los surrealistas. Otro de los senderos 
explorados lo constituyó la reinterpretación del pasado histórico, realizada, es 
importante precisarlo, a contracorriente de cualquier posible decadentismo. En 
general, cuando la vanguardia artística buscó sus respuestas en el ayer y la tradición, 
lo hizo sin desolidarizarse por completo de su tiempo, eligiendo mantener un pie en 
la modernidad y la ruptura: “La existencia de esta alma revolucionaria”, dice de 
Micheli 

 

[…] se hará evidente cada vez que un artista de vanguardia se encuentre con sus propias 
raíces en un terreno histórico […] propicio, capaz de restaurar la confianza en que la única 
salvación está en la presencia activa dentro de la realidad y no en la [pura] evasión”4. 

 

De Micheli proporciona un ejemplo elocuente a este respecto: se trata de la 
delirante novela Mafarka le futuriste, romain africain (1909) del poeta italiano 
Filippo Tommaso Marinetti. Concebida en los mismos días que el primer manifiesto 
futurista, la novela se sitúa en un pasado imaginario de África y narra las aventuras 
épicas de Mafarka, héroe de mil batallas y, a la vez, una especie de Príapo cuyas 
proezas sexuales describió Marinetti con tal desenfreno que tuvo que afrontar un 
juicio por ultraje al pudor. Fiel a su bandera estética y al movimiento artístico que 
encabezaba, Marinetti no vacila en “motorizar” el pasado y modernizar el exotismo: 
Mafarka, que hubiera podido proclamarse rey de África, prefiere consagrarse a la 
invención “de pájaros mecánicos”, es decir, de aeroplanos, para después volcarse de 
lleno a la “creación” de su propio hijo, Gazourmah, un semidiós autómata alado, un 
“pájaro invencible y gigantesco que tiene grandes alas flexibles hechas para abrazar 
las estrellas”5, una especie de superhombre creado por y en el arte, no para negar 

                                                   

2 Mario de MICHELI, Las vanguardias artísticas del siglo XX, Ángel SÁNCHEZ GIJÓN y Pepa 
LINARES (trads.) (1ª ed. 1979), 2ª ed., Madrid, Alianza Editorial, 2008 , p. 19. 

3 Ibid., p. 53. 

4 Id. 

5 Marinetti, apud ibid., p. 59. 



6 

 

nostálgicamente el presente, sino, al contrario, para darle forma siguiendo las 
pasiones mecánicas y los afanes mecánicos, o hasta bélicos, de su autor (que habrían 
de embarcarlo en derivas lamentables), como una respuesta inconforme ante la 
realidad de mundo. 

Traigo a colación el ejemplo marinettiano, porque me parece que la novela de 
Vicente Huidobro de la que voy a ocuparme, Hazaña de Mío Cid Campeador, 
publicada en 1929 en Madrid, comparte con ella ciertas coordenadas vanguardistas 
importantes, si bien Huidobro, a diferencia del poeta futurista, no parte de un pasado 
completamente fabulado sino de uno previamente tematizado por toda una serie de 
discursos previos, tanto cronísticos como literarios: es esta pluralidad discursiva la 
que autoriza a Huidobro a apropiarse de la figura de Rodrigo, la cual reformulará con 
pasión hiperbólica no para recrearse en una contemplación nostálgica del pasado ni 
tampoco para escribir un Cid contemporáneo, sino para sintetizar las épocas y 
conciliar conceptos opuestos, al menos en apariencia. El propósito de este trabajo 
será, pues, interrogarnos sobre la manera que la novela lleva a cabo la hazaña de 
transfigurar al Cid, reformulando al héroe paradigmático de la Edad Media española 
mediante los recursos y procedimientos de las vanguardias. 

La vanguardia como un tema posible: instauración de una 
nueva verosimilitud para el Cid 

Publicada en Madrid por la Compañía Ibero-americana de Publicaciones en 1929 
(dos años antes de la publicación de Altazor y Temblor de cielo, los dos poemarios 
señeros de la obra huidobriana), Hazaña de Mío Cid Campeador decide contar la 
totalidad de la vida del héroe. Totalidad en el sentido más literal posible, pues la 
novela abarca desde la concepción del héroe por parte de sus padres –Diego Laínez, 
deseoso de engendrar “un nuevo Pelayo”, y Teresa Álvarez– hasta su muerte y su 
célebre victoria póstuma, pasando por sus amores con Jimena, sus luchas con los 
moros y su ascenso social. El título tal y como aparecía en la portada, Mío Cid 
Campeador, venía seguido de una mención tan discreta como ambigua, a medio 
camino, como veremos, entre el subtítulo y la definición genérica: Hazaña. La crítica 
ha oscilado entre las dos posibilidades, pero a menudo sin problematizar en mayor 
medida el asunto. No será aquí la ocasión de corregir este problema, pero sí la de 
señalar que la cuestión, evidentemente, no puede soslayarse. Sobre todo cuando 
artículos clave para el estado de la cuestión como lo son “Lectura de Mío Cid 
Campeador” de Raymond L. Williams (Revista Iberoamericana, Núm. 106-107, 
1979) o “La reinterpretación de un tema medieval: Mío Cid Campeador de Vicente 
Huidobro o la identificación enfática con un mito” de Hans Rudolf Picard (Actas del 
VIII Congreso de la AIH, 1983) se refieren a la obra de Huidobro por su título 
“abreviado” sin siquiera mencionar el término Hazaña en algún momento de su 
exposición, lo que priva al lector de un detalle que resulta de hecho fundamental para 
la concepción misma de la novela. 

En efecto, en su curioso paratexto introductorio (una carta al actor de cine mudo 
Douglas Fairbanks, seguida de una larguísima nota a pie de página que se extiende a 
lo largo de dos páginas y que cumple la función de posdata de la carta), Huidobro 
mismo se refiere a su novela de modo exclusivo como Hazaña de Mío Cid 
Campeador o incluso, simple y llanamente, la “Hazaña”: por ejemplo, dirá que “«La 



7 

 

Hazaña» es la novela de un poeta y no de un novelista”6. Este indicio ya de por sí nos 
señala que la disposición del título en la cubierta, reproducida hasta el día de hoy, no 
refleja una decisión autoral específica (se sabe que rara vez es el caso, pero también se 
sabe que Huidobro solía implicarse grandemente en los aspectos “mercadológicos” de 
sus libros). Más allá de eso, como nos lo aclara la investigadora española Belén Castro 
Morales (“Mío Cid Campeador, una hazaña vanguardista de fronteras”), otro de los 
paratextos de la novela, la “Nota de los editores” (incluida en las dos primeras 
ediciones de la obra, la española de 1929 y la chilena de 1942, pero omitida, a partir 
de las Obras completas de Huidobro en todas las siguientes), termina de despejar la 
cuestión, proporcionándonos de paso una clave importante para la interpretación de 
la obra. 

En efecto, tanto Huidobro como su editorial –la Compañía Ibero-americana de 
Publicaciones, editorial moderna, importante y deseosa de encadenar una serie de 
éxitos editoriales–, concebían la Hazaña de Mío Cid Campeador como la primera 
entrega de un ciclo narrativo de varias “Hazañas” que se encadenarían en diversas 
fases: Mío Cid Campeador forma parte de la de los “Paladines” (de hecho, el título de 
la traducción al inglés es Portrait of a Paladin), en la que también se planeaba incluir 
sendas hazañas consagradas a “Hernán Cortés, Cristóbal Colón, [el cacique 
mapuche] Lautaro y „acaso‟ Bolívar”7. A ésta sucedería la fase de los “Magos” (las 
hazañas del alquimista “Cagliostro y [del vidente] Nostradamus se citaban como 
concluidas8). La saga terminaría con las hazañas de los “Poetas”, fase en la que se 
planeaban novelas sobre Góngora, Cervantes y San Juan de la Cruz. El proyecto 
murió en la cuna y de todas las novelas planeadas y hasta, presuntamente, 
terminadas, sólo dos sobrevivieron a la posteridad: Cagliostro y Mío Cid Campeador. 

Más allá de la realidad histórico-editorial, el dato es importante, pues, como lo 
señala Castro Morales, la propuesta de las hazañas es coherente con las propias 
inquietudes de Huidobro: hombre de letras deseoso de serlo también de acción 
(andando el tiempo, su compromiso con la España republicana lo llevó a intervenir 
en la Guerra Civil y las heridas que sufrió en combate terminaron acarreándole años 
después un derrame cerebral y, ulteriormente, la muerte), Huidobro exaltaba a los 
aventureros, los concebía como “hombres de rango superior” e incluso había llegado a 
conceptualizar la idea misma de aventura: tanto en una “conferencia de 1921 en el 
Ateneo de Madrid [como] en el artículo “Espagne”, publicado en el número 18 de 
L’Esprit Nouveau (1923) […] distinguía [así] entre “los aventureros prácticos o 
dinámicos (entre ellos el Cid) y los teóricos o estáticos, representados por pensadores 
y escritores”9. El plan editorial de las “hazañas” puede verse pues como una 
proyección concreta de esta conceptualización y, al mismo tiempo, nos permite ver 
que, en el pensamiento de su autor, la Hazaña de Mío Cid Campeador tiene una 
doble realización: frente a las hazañas del héroe Rodrigo Díaz de Vivar, se erige la 
hazaña del autor de la novela, cuya ambición desde un principio es apropiarse en 
tanto autor de la figura cidiana, como él mismo lo anuncia en la posdata de la carta a 

                                                   

6 Vicente HUIDOBRO, Mío Cid Campeador. Hazaña (1ª ed. 1929), Santiago de Chile, Editorial 
Universitaria, 2009 , p. 15. En adelante, citaré por esta edición, indicando el número de página entre 
paréntesis. 

7 Belén CASTRO MORALES, “Mío Cid Campeador, una hazaña vanguardista de fronteras”, Anales 
de Literatura Chilena, 8, 2007, p. 91-109, p. 91. 

8 Id. 

9 Belén CASTRO MORALES, “Mío Cid Campeador…”, p. 92. 



8 

 

Faribanks: “Debo decir en honor a la verdad que había pensado ya antes escribir un 
nuevo Romancero sobre el Cid Campeador, proyecto que luego abandoné” (p. 13). 

En la ficción de Borges, Pierre Menard ambicionaba (y casi lograba) escribir no un 
nuevo Quijote sino El Quijote, y ello sin variar de un ápice su horizonte de lectura del 
texto cervantino: 

 

[…] no encaró nunca una transcripción mecánica del original; no se proponía copiarlo. Su 
admirable ambición era producir unas páginas que coincidieran –palabra por palabra y línea 
por línea– con las de Cervantes. […] seguir siendo Pierre Menard y llegar al Quijote, a través de 
las experiencias de Pierre Menard10. 

 

La flama que anima a Huidobro es de similar intensidad: seguir siendo Vicente 
Huidobro y, a través de los procedimientos y recursos de su vanguardia, el 
creacionismo, llegar al Cid. No escribir un Cid sino escribir el Cid y hacerlo desde el 
horizonte de lectura de la vanguardia. La diferencia es que mientras el héroe ficcional 
de Borges se concentra en un solo Quijote, el cervantino, Huidobro se enfrenta a un 
héroe ya tematizado por la historia y la literatura, por la Crónica, las Mocedades, el 
Cantar y en cada momento con diferencias más que sensibles, evidentemente 
textuales, pero también temperamentales, morales e ideológicas. El Cid al que 
Huidobro se enfrenta es casi un ser de naturaleza caleidoscópica o proteica. Tan sólo 
en lo que concierne al motivo de la ascensión social, Georges Martin señala, por 
ejemplo, que, mientras que el héroe del Cantar de Mio Cid concibe su promoción de 
modo social, pues políticamente “es un aventurero independiente que, en el mejor de 
los casos, intenta contraer una dependencia personal con el rey Alfonso”11, el héroe de 
las Mocedades “es un aventurero [tanto] social [como] político que, dentro del reino y 
dentro del sistema, intenta subir los escalones de la privanza y el poder apartando a 
los rivales ya instalados”12. 

En esas circunstancias textuales, frente a esta heterogeneidad de testimonios 
cidianos, pretender reconfigurar al héroe de manera homogénea en un nuevo 
discurso que se conciba coherente se antoja, en efecto, como un desafío mayúsculo, 
una aventura, una hazaña casi imposible de alcanzar… a no ser que el desafío se 
asuma. La solución de Huidobro a esta empresa es simple y arrojada: la configuración 
de una nueva verosimilitud. En lugar de amilanarse ante la pluralidad de “cides”, el 
poeta se siente por ello mismo autorizado a ejercer su criterio autoral, a emplear a 
fondo su libertad de elección (su libertad de lector) con tal de producir un Cid 
verosímil, es decir, congruente de principio a fin de la obra. “Para evitar 
desorientaciones posibles, debo también advertir al lector que en los datos sobre el 
Cid a veces he seguido al Cantar, al Romancero y a la Gesta y otras veces he seguido la 
historia” (p. 15). El autor esgrime su criterio estético como el auténtico árbitro 
estético de las diferentes textualizaciones del corpus cidiano, decidiendo a veces en 

                                                   

10 Jorge Luis BORGES, “Pierre Menard, autor del Quijote”, Ficciones (1ª ed. 1944), Madrid, Alianza 
Editorial, 2000, p. 41-55, p. 47-48. 

11 Georges MARTIN, “El Cid de las Mocedades”, in Carlos ALVAR, Fernando GÓMEZ REDONDO y 
Georges MARTIN (eds.), El Cid: de la materia épica a las crónicas caballerescas. Actas del Congreso 
Internacional “IX Centenario de la muerte del Cid”, Alcalá de Henares, Servicio de Publicaciones de la 
Univ. de Alcalá, 2002, p. 255-267, p. 267. 

12 Id. 



9 

 

favor de la historia, como sucede cuando se niega a nombrar a las hijas del Cid doña 
Elvira y doña Sol sino doña Cristina y doña María; a veces, al contrario, juzga si no 
necesario por lo menos más útil a sus propósitos conciliar historia y literatura:  

 

[…] la Poesía dice que el Cid mató al padre de Jimena, el conde Lozano, y la historia nos 
enseña que eso es falso, pues Jimena no era hija de tal conde sino del conde de Oviedo, Diego 
Rodríguez. Así pues, yo hago un pequeño compromiso entre la historieta y la leyenda y el conde 
Lozano resulta padrino y tutor de Jimena. ¿Por qué no?” (p. 15). 

 

Pero en todo momento, son las necesidades de la obra y su coherencia interna las 
que guían la mano del autor. Veamos, por ejemplo, la manera en que se describe la 
posición del Cid entre los hijos de Diego Laínez: 

 

Sus hermanos, Hernán y Bermudo, son mayores que él, aunque la Historia dijera lo 
contrario. Son mayores que él porque así lo exige la novela. Siempre ha de ser el tercero… […]  

¡No faltaba más sino que la Historia fuera a tener razón sobre la novela! 

El tercero es el héroe, porque así lo requiere la esperanza, esa cosa que se pone al principio 
de los acontecimientos. Así lo requiere la lentitud de la emoción que va preparando el golpe de 
gracia. El tercero, sí señor. 

¡Sería bonito que el primero resultara resolviéndolo todo! Y entonces los otros dos no 
tendrían tiempo de fracasar. ¡Qué absurdo! 

Así, pues, Rodrigo era el tercero, el tercer hijo de Diego Laínez. Lo cual no impide que por su 
fogosidad, su espíritu de iniciativa y su ímpetu constante, era el primero, no sólo entre sus 
hermanos, sino entre todos sus compañeros (p. 29-30). 

 

La sentencia de Huidobro en su nota introductoria según la cual “«La Hazaña» es 
la novela de un poeta y no la novela de un novelista. […] Sólo me interesa la poesía y 
sólo creo en la verdad del Poeta” (p. 15) está lejos de ser una mera ocurrencia sino 
que, por el contrario, resulta coherente con la estética huidobriana. La reformulación 
de Mío Cid Campeador se realiza bajo los mismos postulados que Huidobro 
enunciara en su célebre conferencia “Non serviam”, dictada en Santiago en 1914 y en 
la que el poeta declaraba su independencia frente a la Naturaleza, idea que resultaba 
ser el núcleo mismo del pensamiento vanguardista de Huidobro y que daría origen al 
movimiento creacionista. Resulta por demás operativo leer la Hazaña a la luz de 
estas reflexiones, pues se aprecia mejor que la novela es una declaración implícita de 
la autonomía de la novela frente a las textualizaciones previas del Cid y por ende una 
creación activa surgida, no de la negación sistemática de los antecedentes cronísticos 
y literarios ni de la sumisión pasiva de la novela frente a éstos, sino de un 
aprovechamiento de la tensión entre estos dos polos: 

 

Hasta ahora no hemos hecho [los poetas] otra cosa que imitar al mundo en sus aspectos, no 
hemos creado nada. […] Nunca hemos creado realidades propias […]. Non serviam. No he de 
ser tu esclavo, madre Natura; seré tu amo. […] ya no podrás decirme: “Ese árbol está mal, no me 
gusta ese cielo… los míos son mejores”. Yo te responderé que mis cielos y mis árboles son los 
míos y no los tuyos y que no tienen por qué parecerse13. 

                                                   

13 V. HUIDOBRO, “Non serviam”, in H.J. VERANI, op. cit., p. 203-204. 



10 

 

 

El que Huidobro distinga su novela como “novela de poeta” y denomine este 
género con un neologismo crítico como Hazaña subraya esta intención discursiva de 
proponer un discurso nuevo, una auténtica refundación literaria que requeriría de 
una coherencia interna y de una originalidad a toda prueba. La novela es así una 
novela creada, en el sentido en que Huidobro define el poema creado de acuerdo a la 
teoría estética del creacionismo: 

 

[…] un poema en el que cada parte constitutiva, y todo el conjunto, muestra un hecho nuevo, 
independiente del mundo externo, desligado de cualquiera otra realidad que no sea la propia, 
pues toma su puesto en el mundo como un fenómeno singular, aparte y distinto de los demás 
fenómenos14. 

 

De allí que en la correspondencia a su editor insista en esta novedad genérica: 

 

Mi obra no es una narración histórica y austera, no es una novela en el sentido habitual de 
esta palabra, ni es una «vida novelada» como ésas que están hoy tan a la moda. Es un género 
algo diferente, es una Hazaña. ¿Qué género es éste que no se encuentra en ningún texto de la 
literatura? La Hazaña es una historia que se canta, una novela épica, una epopeya en prosa en la 
cual el autor se toma todas las libertades que permite el poema y acaso alguna más. Yo he cogido 
el Cid Campeador de la leyenda y de la historia y he tratado de darle vida nueva, un calor nuevo, 
sangre y huesos de hombre y a veces hasta maneras actuales. He tratado de acercarle lo más 
posible a nosotros, ponerle a nuestro alcance, para hacerle comprender y amar de las gentes de 
mi tiempo15. 

 

Por si las dudas, Huidobro no duda en añadir una nota curiosa (y megalómana) 
que presuntamente reafirmaría su legitimidad para poder ocuparse del Cid: al 
documentarse para escribir aquel nuevo Romancero, habría encontrado (“en la 
Enciclopedia Heráldica de A. García Carrafa”) diversas informaciones sobre la 
descendencia chilena del rey Alfonso X el Sabio, “que como todos saben era 
tataranieto del Cid” y entre cuyos últimos descendientes registrados se encontraría el 
abuelo materno de Huidobro, un cierto Domingo Fernández Concha. 

 

No me tentó Alfonso X el Sabio [dice Huidobro en su introducción], pero sí el Campeador. 
No puedo negar mi preferencia por los hombres de acción y de aventura. Me sentí nieto del Cid, 
me vi sentado en sus rodillas y acariciando esa noble barba tan crecida que nadie se atrevió a 
tocar jamás” (p. 14). 

 

Ni duda cabe de que el súbito apasionamiento del poeta (quien en un arranque de 
casticismo se proclama “castellano, gallego, andaluz y bretón. Celta y español, 
español y celta. Soy un celtíbero aborigen, impermeable y de cabeza dura”) hace 
sonrojar al lector mejor intencionado, pero el argumento genealógico no es, ni mucho 

                                                   

14 V. HUIDOBRO, “El Creacionismo”, in ibid., p. 218-227, p. 219. 

15 V. HUIDOBRO, in Manuel PULIDO MENDOZA, “El Cid eléctrico: Mío Cid Campeador: Hazaña 
[1930], de Vicente Huidobro”, Dicenda. Cuadernos de Filología Hispánica, 28, 2010, p. 185-219, 
p. 187-188. 



11 

 

menos, un simple delirio de Huidobro, pues se sabe que esta investigación 
genealógica permitió a su madre reclamar para su hijo el marquesado de Casa Real, 
cuyo último depositario había sido, justamente, el bisabuelo del autor, “Don Vicente 
García Huidobro y Briand de la Morigandais […] gran español y gran señor” (p. 7), a 
quien está dedicada la novela. La identificación entre Huidobro y el Cid establecida 
entonces por el propio autor en su nota introductoria ha sembrado la confusión en 
más de un crítico, lo que por otro lado es fácil de comprender si a ello se añade el 
carácter excesivo del poeta o los posibles paralelos entre la Jimena del Cid y la 
Ximena de Huidobro: Ximena Amunátegui, una niña de quince años de quien el 
poeta estaba enamorado, cuyo padre lo amenazó de muerte, con la que se casó tan 
pronto como la muchacha alcanzó la mayoría en edad en 1928 y al lado de la cual se 
sentía, según escribía a su editor, “como [una] reencarnación moderna de la pareja 
medieval”16. En todo caso, si bien creo que la objetividad detrás de estas afirmaciones 
es irrelevante, el énfasis de Huidobro en ellas muestra su preocupación en legitimar 
su particular empresa, pues a los criterios estéticos que le permiten decidir entre la 
verdad de la historia y la verdad de la poesía, se añade ahora la “voz de la sangre” y la 
autoridad familiar, argumento que brindará al autor narrador del discurso la 
oportunidad de constituirse en intermediario entre la tradición y el lector 
contemporáneo y, gracias a esta función decidir deshacerse, por ejemplo, del episodio 
de la afrenta de Corpes: 

 

[…] eso de la afrenta de Corpes es falso, primero porque históricamente sabemos que es falso 
y segundo porque no explica que nadie se hubiera atrevido a azotar a las hijas del Cid, ni que 
éste lo hubiera tolerado […]. Yo no veo a mi abuelito el Cid permitiendo que se azotara a mi tía 
María y a mi abuelita Cristina sin comerse crudos a sus maridos. Esto es falso: yo os lo juro. Si 
fuera cierto lo sabríamos en la familia y ya veríais cómo yo habría hecho añicos en estas páginas 
a ese par de infames (p. 15). 

 

Todos estos factores componen un peculiar contexto de enunciación que facilita a 
Huidobro el mantener un pie en la tradición al tiempo que planta el otro en la 
ruptura: el conocimiento de la tradición cidiana es necesario para su refundación en 
una sola intriga coherente y esta nueva configuración le permite, a su vez, recurrir a 
una serie de motivos vanguardistas, tanto en la forma como en el fondo, para hablar 
del héroe medieval. La intención del autor no es, o por lo menos no se limita, a una 
grosera modernización del héroe medieval para adaptarlo (o reducirlo) a nuestro 
horizonte de lectura, sino, más bien, se trata de conseguir de esta forma “resituar en 
el contexto de la vanguardia lo portentoso del arquetipo mítico-heroico, 
hiperbolizando con ello la magnanimidad de la figura de Mío Cid”17,  manteniéndose 
así coherente con sus propias teorías poéticas. 

                                                   

16 Ibid., p. 195. 

17 Malva Marina VÁSQUEZ y Constanza VARGAS, “Tópico historia y ficción: la heterogeneidad 
latinoamericana en Umbral de Juan Emar”, Alpha, 36, 2013, p. 9-28, p. 12. 



12 

 

La vanguardia como motivo: una Edad Media absolutamente 
moderna. 

En 1925, Huidobro había procurado aclarar los procedimientos formales del 
pensamiento creacionista en un manifiesto titulado Le créationnisme, originalmente 
redactado en francés y publicado en 1925. “El poema creacionista”, dice en su texto 

 

[…] se compone de imágenes creadas, de situaciones creadas, de conceptos creados; no 
escatima ningún elemento de la poesía tradicional, salvo que en él dichos elementos son 
íntegramente inventados, [es decir] sin preocuparse en absoluto [ni] de la realidad ni de la 
veracidad anteriores al acto de creación18. 

 

Se trata de metáforas y conceptos cuyos referentes mantienen una apariencia 
insólita, aparentemente inmotivada, pues la construcción evita toda reiteración 
posible entre las distintas fases figurativas, y que en realidad se encuentra subyacente 
en un nivel profundo del significado: 

 

[…] cuando digo: “Los lingotes de la tempestad”, os presento una imagen pura creada y 
cuando os digo: “Ella era tan hermosa que no podía hablar”, o bien: “La noche está de 
sombrero” os presento un concepto creado19. 

 

En un primer momento, nada permitiría relacionar lingotes con tempestad, 
hermosura con silencio o noche con sombrero, pero una lectura hermenéuticamente 
profunda, al descubrir una motivación detrás de la novedad (el ruido metálico que 
evoca la tormenta, el tópico de la belleza visual del silencio en la poesía o el sombrero 
que cubre y oculta la bóveda del hombre como la noche la bóveda celeste) otorga una 
gran fuerza expresiva a las figuras creadas bajo esta estética. 

Al apoderarse de la figura del Cid Campeador para crear así la Hazaña, Huidobro 
se brinda una oportunidad singular como poeta: la de renovar mediante su estética la 
narración de una serie de eventos narrados (e incluso cabría decir codificados) por 
una tradición épica y cronística centenaria. La percepción creacionista tiene así un 
impacto notable en las descripciones, no solamente en aquellos capítulos de tono más 
reflexivo o lírico, sino también en aquellos donde la narración debe realizarse 
privilegiando el dinamismo y la agilidad, como lo son los relativos a los duelos y las 
batallas. Daré algunos ejemplos fugaces. Cuando un joven Rodrigo se enfrenta al 
moro Abdala y sonríe ante un combate que vale la pena, inmediatamente “Se muerde 
la sonrisa, se la traga de un bocado” (p. 162) antes de clavar las espuelas al caballo y 
cargar contra su enemigo. Cuando su lanza impacta en Abdala, éste se estrella contra 
el suelo “como un pájaro ciego. [Y entonces] Allá salta en pedazos el Zodíaco, llueven 
trozos de constelaciones, se parte toda la relojería astrológica” (ibid.). Rodrigo baja 
entonces de su caballo, se acerca a Abdala y “en medio de un sol que sangra de 
antemano, le corta la cabeza con toda urbanidad” (ibid.). En la batalla de Almenara, 
los hombres del Cid se lanzan al ataque con tal vigor y rapidez que “no hay tiempo 
para un verso en la rapidez furiosa de semejante asalto” (p. 274). La rapidez del 

                                                   

18 V. HUIDOBRO, in H.J. VERANI, op. cit., p. 220. 

19 Id. 



13 

 

ataque es tal que los enemigos de Rodrigo “quedan turbados, descompuestos, con la 
boca abierta. [Pues bien] Por esa boca abierta se mete el Cid lanza en ristre” (ibid.) y 
el desenlace de la batalla es inmediato: “El ejército aliado es un gran cadáver verdoso, 
tendido sobre el campo con las manos crispadas y la boca abierta en una horrible 
mueca al infinito” (ibid.). Cuando el Cid es herido en la batalla de Tévar, “Cae su 
sangre sobre España, cae gota a gota sobre la memoria de los hombres. Se produce el 
milagro de la transubstanciación y España se convierte en una hostia épica” (p. 294). 
Posteriormente, una vez que la batalla ha terminado, la noche cae “sobre un tapiz 
bordado de cadáveres. En el medio, la sangre del Cid es una gran amapola 
mitológica” (p. 295). 

Los fragmentos dominados por un tono más reflexivo, por su propia calidad de 
oasis líricos en medio de la acción, facilitan a Huidobro la composición de imágenes 
creacionistas. Sirva como ejemplo el breve capítulo dedicado a la descripción y loa de 
la espada Tizona, auténtico poema en prosa que bien podría ser antologado entre la 
mejor poesía de Huidobro y del que me permitiré citar un breve fragmento: 

 

Tizona parte en dos la historia humana. 

Sobre la estatua de Babieca, en la mano del Cid, Tizona reina épicamente sobre el mundo. 

Tizona vive por sí sola con una vida de pájaro y de dragón. Esa espada vuela sobre la tierra, 
cambiando de víctima como los rayos de Dios; conoce el camino de los pechos y de las cabezas, 
las rutas de la muerte, y rompe las vidas, quiebra los horóscopos, parte los destinos sin permitir 
escapadas al azar. 

Tizona tiene carne y nervios; los nervios y la carne del Cid se prolongan en ella. 

De los remolinos de Tizona nace el huracán. El huracán que apaga todas las bujías de la vida. 

[…] 

Tizona va dejando una traza brillante sobre las edades. Es un zigzag de fuego en la noche del 
tiempo (p. 255). 

 

Pero Huidobro no se limita a la mera concepción de una enunciación de 
vanguardia, sino que también se sirve de ella y del Cid para reflexionar sobre las 
necesidades expresivas del texto y de su obra en general. Concuerdo en este sentido 
con Manuel Pulido Mendoza, para quien Huidobro 

 

[…] pretende presentarse –presentar su máscara de «narrador-poeta-autor»–, como un igual 
del héroe castellano, como otro campeador, otro héroe fundador y conquistador de nuevos 
terrenos, pero, esta vez, en la poesía, en la estética literaria vanguardista, para la lengua y la 
nación panhispana. En última instancia, Huidobro está reclamando, para sí y su literatura, un 
lugar en la tradición literaria hispánica que desborde y amplíe todos los límites heredados, al 
igual que hace su héroe en el terreno militar. De este modo, el chileno pretende identificarse con 
el proyecto expansionista y conquistador dramatizado en la historia de su personaje. El escritor 
creacionista pretende transgredir los límites y ganar así nuevos territorios para la lengua y la 
tradición literaria castellana, española, panhispánica y universal, a través de su proyecto de 
modernización estética20. 

 

                                                   

20 M. PULIDO MENDOZA, art. cit., p. 196. 



14 

 

Ello será evidente en el capítulo titulado “Jimena”, el quinto de la novela, en el que 
el narrador, identificado como “El Poeta”, mantiene un diálogo con “la sombra del 
Cid”, diálogo que evoca las ideas poéticas de Huidobro. Así como éste, en su célebre 
poema “Arte poética”, apostrofaba a los poetas preguntándoles “Por qué cantáis la 
rosa […]. Hacedla florecer en el poema”21, el Cid se manifiesta ante el narrador de la 
novela para afearle haber presentado tópicamente la belleza de Jimena como la de 
“una estatua griega. [Que] Tenía un cuerpo de palmera, un cuello de cisne, unas 
manos de lirio. […] unos labios de coral, unos ojos inmensos y profundos como dos 
lagos en la noche” (p. 58). Indignado y convertido en vate y mentor de poetas, el Cid 
replica: 

 

Poeta, te equivocas. Jimena no era una belleza griega, era una belleza española. No tenía 
cuerpo de palmera, ni cuello de cisne, ni manos de lirio, ni nariz perfilada, ni labios de coral, ni 
ojos de lagos nocturnos. ¡Qué sandios sois los poetas! ¿Por qué comparáis a la mujer con todas 
esas cosas? ¿Habéis visto algo más hermoso que una mujer hermosa? ¿Por qué no comparáis 
más bien esas cosas con una mujer? Ya sería algo mejor. Decid que una palmera tenía cuerpo de 
mujer, hablad de un cuello de cisne hermoso como un cuello de mujer, hablad de un trozo de 
coral como unos labios de mujer (p. 59). 

 

El personaje del poeta responde indiferente al Cid: “Es lo mismo”, dice. El Cid 
replica de inmediato, con un espíritu casi surrealista: 

 

Es lo mismo y, sin embargo, al revés es menos soso que al derecho. Te lo digo yo que estoy 
muerto. En mi vida entendí de versos, pero ahora que estoy muerto y que paso como entre dos 
sueños, veo más claro que tú, porque sólo entre sueños se ve claro” (p. 59). 

 

En su ya citado manifiesto “El Creacionismo”, Huidobro había aseverado que “Un 
poeta debe decir aquellas cosas que nunca se dirían sin él. [Por lo que] Los poemas 
creados adquieren proporciones cosmogónicas”. Ello otorga, de cierto modo, una 
carta de naturalización a la hipérbole en esta estética. En Mío Cid Campeador, 
Rodrigo es de ello un ejemplo paradigmático. Por ejemplo, adolescente, “Con sus 
anchos pulmones, cada vez que respira se traga la mitad del oxígeno del mundo. El 
resto que se lo repartan los otros por partes iguales” (p. 29). Cuando el Cid presenta 
al rey Fernando a los cinco reyes moros cautivos, el pueblo “prorrumpe en un griterío 
de entusiasmo que levanta el cielo mil metros más de su altura habitual” y cuando los 
reyes cautivos inclinan su cabeza ante su nuevo señor, “inclinan […] todo su oriente 
esplendoroso, sus frentes llenas de Korán [sic], sus ojos de mil mezquitas, sus 
corazones de mil huríes” (p. 100). En una ocasión, estando el Cid en Burgos, le avisan 
que los moros están sitiando el castillo de Lozano y que Jimena resiste el asedio con 
un puñado de hombres: Rodrigo reúne 40 lanzas y corre en auxilio de su amada con 
tal ímpetu que “en su carrera vertiginosa se deja atrás él mismo” (p. 117). 

Sin embargo, coherentemente con el ideal creacionista (el cual subrayaba el 
potencial creativo del hombre expresado de manera metafórica en la tecnología), en 
muchas ocasiones las hipérboles, comparaciones y figuras adquieren un matiz 
mecánico o físico, impregnado de un vocabulario absolutamente moderno y hasta 
científico. Huidobro gustaba reivindicar que el arte de la mecánica humanizaba a la 

                                                   

21 V. HUIDOBRO, “Arte Poética”, in H.J. VERANI, op. cit., p. 205. 



15 

 

Naturaleza y desembocaba irremediablemente en la creación: “Cuando uno dice que 
un automóvil tiene 20 caballos de fuerza, nadie ve los 20 caballos; el hombre ha 
creado un equivalente a éstos, pero ellos no aparecen ante nosotros”22. En Mío Cid 
Campeador este afán se expresa en las descripciones, en especial en aquellas de la 
trinidad Cid-Babieca-Tizona, pero cumple también una función cardinal para la 
narración, pues Rodrigo mismo ha sido concebido en un medioambiente que parece 
dominado por la técnica y la ciencia. En el primer capítulo, acalorado, Diego Laínez 
abre la ventana de su recámara: es el momento preciso en que 

 

Millones de estrellas se precipitan por esa ventana […] miles de fuerzas dispersas corren 
como atraídas por un imán y se atropellan entre los gruesos batientes, todo el calor y las savias 
descarriadas de la naturaleza se sienten impulsados hacia el sumidero abierto en el muro de 
aquel aposento que se hace la arista de todas las energías (p. 20). 

 

Este torrente de fuerza casi electromagnética colma de vigor al padre del Cid, 
permitiéndole concebir al héroe en una noche en que “El mundo es una usina de 
energías, un acumulador de fuerzas ebrias, una fábrica de hidrógeno” (p. 21). El hijo 
que nace de semejante noche es, a los quince años, un muchacho “de nervios sueltos y 
sólidos como nervios de una máquina. Rodrigo tiene cuarenta caballos de fuerza, 40 
HP” (p. 28). Adulto, Huidobro lo llama hombre eléctrico: 

 

Al genio puede fallarle la inspiración, al talento pueden fallarle los cálculos, al hombre 
eléctrico no le falla la electricidad. Por encima de la inspiración genial y de los cálculos rígidos, 
está la descarga de alta potencia, está la corriente de voltaje irresistible que un hombre puede 
hacer pasar de polo su ejército. Y esto es el Cid (p. 146). 

 

De manera lógica, esta corriente circula incluso por la espada misma del Cid, 
Tizona, la que parece “una máquina ebria de movimiento. Dislocada del puño de su 
amo se diría que se agita por sí sola, delirante, eléctrica” (p. 295). Cuando las 
mesnadas del Cid avanzan, los llanos y montes pasan “con una velocidad 
cinematográfica” (p. 252). 

Este afán modernizador termina por producir algunos anacronismos deliberados y 
asumidos como tales. La razón puede ser doble: por un lado, el afán técnico y 
científico de Huidobro, que lo lleva a estar al pendiente de los últimos avances de la 
física, a cuyas implicaciones filosóficas y estéticas no es por completo insensible: así, 
vemos al narrador exclamar “¡Mueran el tiempo y el espacio! Nunca han vivido 
mucho. ¡Oh maravilloso Einstein!” (p. 81) o describir después a los hombres del Cid 
tomando Valencia “sin respetar las leyes del Tiempo y del Espacio”. Si Tiempo y 
Espacio son relativos, el anacronismo lo es también. 

Por otro lado, Huidobro, es preciso reconocerlo, sabe que su Cid existe sólo entre 
las páginas de su novela: “sólo pretende existir en ellas, lo cual le da una 
verosimilitud poética plena, pero […] nunca se reclama histórica, referencial”23 y 
Huidobro mantiene en todo momento un distanciamiento irónico no respecto a lo 
medieval, como algunos críticos han insinuado, sino respecto a su propia novela: su 

                                                   

22 V. HUIDOBRO, “La creación pura”, in H.J. VERANI, op. cit., p. 209-214. p. 213. 

23 M. PULIDO MENDOZA, art. cit., p. 213. 



16 

 

casticismo es deliberadamente histriónico y hasta paródico y va de la mano con la 
recreación extemporánea de otras nacionalidades. Por ejemplo, en el episodio 
“Fantasía imperial”, en el que se narra el enfrentamiento entre los castellanos y los 
soldados del Sacro Imperio Romano Germánico y sus aliados franceses, el autor 
caracteriza a sus combatientes de modo ágil y humorístico, sirviéndose de una serie 
de clichés contemporáneos: los castellanos son presentados directamente como 
españoles y van a la batalla “con la boca llena de chistes [malos] y de longanizas” 
(p. 104); los franceses llegan a la batalla con sus lanzas en una mano y botellas de 
champagne los jefes y de Château Margaux los soldados rasos en la otra; por su parte, 
los soldados imperiales son llamados alemanes y van cantando el Deutschland über 
alles, avanzando en buen orden “un, dos; un, dos; un, dos. Tic-tac, tic-tac” (p. 103). 
Cuando el Cid los sorprende, los vence y captura a su comandante, Raimundo de 
Saboya, los alemanes, al más puro estilo 1918, se rinden, “levantan[do] los brazos 
pidiendo paz: ¡Camarade! ¡Camarade!” (p. 107). El comandante francés se bate con 
bravura, pero, como es de esperar, fracasa y el Cid en persona lo despacha al otro 
mundo: “Apenas alcanzó a gritar: «¡Merd…!» y cayó al suelo con la garganta 
tronchada; la e vino a pronunciarla en el otro mundo, frente al Supremo Juez” 
(p. 109). 

Hay quien ha querido ver en este episodio un alegato antimilitarista de Huidobro, 
lo que no tengo tan claro pues, como a Pulido Mendoza, me parece evidente que la 
novela puede cuestionar los medios de la guerra, pero nunca los objetivos. Incluso, 
más que una crítica de los medios de la guerra, lo que se expresa es una comparación 
constante entre el hoy y el ayer. Esa comparación explica que los anacronismos sean 
asumidos, pues parten de esta figura del Poeta que hace de intermediario entre el 
lector y el Cid (“Ve, lector, lo que te propongo”) y que va a subrayar a menudo la 
distancia que media entre nuestro “Aquí” (el de la enunciación y, ahora, el de la 
lectura) y el Allá en el que el Cid se encuentra, ajeno a la atroz guerra de trincheras 
que el mundo venía de presenciar entre 1914 y 1918 y a la que Huidobro alude de 
paso, apoyado en una idealización del Medioevo y de la caballería: 

 

En aquel tiempo, los generales marchaban al frente de sus tropas y peleaban a sable limpio, 
como el mejor de sus soldados, más que el mejor de sus soldados. No como hoy, que los 
generales dirigen las batallas desde atrás, mirando la muerte con anteojos, dando órdenes por 
teléfono, inclinados sobre un mapa y marcando puntos con banderitas de papel. […] En ese 
entonces, se peleaba cuerpo a cuerpo en una fantasmagoría de alaridos y de lanzas. Eran guerras 
de soldados y no de químicos, guerras de músculo y bravura, no de cálculo y geometría (p. 105-
106). 

 

Estos anacronismos coexisten con una visión del héroe castellano histórico que, si 
bien quizá no está cercana a la realidad histórica objetiva (cualquiera que ésta haya 
sido), sí lo está a la que Menéndez Pidal describía en La España del Cid, obra 
publicada un año antes de la Hazaña y que explica sin duda la lacónica mención que 
Huidobro hace del filólogo en la nota introductoria: “Apelo a la docta y noble persona 
de don Ramón Menéndez Pidal” (p. 15). Las características que Menéndez Pidal 
atribuye al Cid supuestamente histórico coinciden o siguen muy de cerca las del Cid 
de Huidobro, según lo han comentado Lacarra y Pulido Mendoza: en primer lugar, 
“Fidelidad monárquica y patriotismo: en la novela de Huidobro, el Cid se muestra 
siempre fiel a su señor, pero [no como vasallo sino] como castellano y patriota 



17 

 

español”24. Cuando el rey Alfonso destierra al Cid, le comunica su decisión por medio 
de una carta y si esa carta no se conoce hoy en día es sólo porque el Cid “después de 
haberla leído con ojos húmedos de emoción, la echó al fuego para salvar ante la 
posteridad la memoria de su rey. Suprema hidalguía del ofendido hacia la persona del 
ofensor”. En segundo lugar, la “Moderación y mesura del héroe [particularmente] en 
su trato con sus sucesivos reyes” y excepto, claro está, de su lucha contra los 
musulmanes, “reunidos todo bajo el cliché etnocentrista de moro”. Otros rasgos 
“cidianos” comunes al Rodrigo de Menéndez Pidal y al de Huidobro serían la altivez, 
la cautela y, claro está, la calidad de invicto. Más allá de los anacronismos 
comentados, los cuales conciernen sobre todo la focalización del narrador-poeta 
intermediario entre las épocas, los eventos de la intriga se sitúan en un mundo 
posible cuyas coordenadas básicas evocan, así sea de modo superficial, la Edad 
Media: se habla de los reyes de Castilla, de León, de Navarra, del conde de Barcelona, 
de pacto vasallático, de Reconquista, de torneos, de caballería, de damas. Y, si bien 
hay episodios completamente apócrifos, como el del incendio del castillo de Jimena 
(que se considera hoy en día concebido para una versión fílmica “a lo Fairbanks” de la 
historia), la enorme mayoría de los episodios corresponden a uno o más testimonios 
de la leyenda cidiana. 

La vanguardia como estructura: el Cid de Huidobro como 
conciliador de los opuestos 

Es patente pues que la innovación va de la mano con un homenaje paródico, pero 
nunca despreciativo, al corpus y al personaje: estamos ante una conciliación de 
múltiples aspectos que, si bien no son totalmente opuestos, sí mantienen una tensión 
entre sí. El producto de esta conciliación o síntesis es la novela y el modo de lograrla 
es asumir esos polos en tensión. Lo habitual, a lo largo de la novela, es que el discurso 
rehúse, por así decir, esconder las costuras, las zonas de tensión entre los opuestos; al 
contrario, la elección será, por lo general, evidenciarlas. Sucede así, por ejemplo, con 
la lengua: si bien gramaticalmente se recuperan las construcciones en vosotros 
propias de la norma peninsular, Huidobro, en el plano del léxico, reivindica su 
variante chilena: “No me disculpo por ellos [los chilenismos]. Los empleo por una 
simple razón de antojo. Me place decir el volantín en vez de la cometa porque 
encuentro más hermoso ese chilenismo que la palabra castiza cometa y más natural 
que pandorga o birlocha” (p. 14). Incluso defiende su utilización de diversos 
galicismos y anglicismos: “Por otra parte no puede negarse que el castellano es una 
lengua bastante pesada, tiesa, ajamonada, y que un poco de soltura y rapidez no le 
haría mal. Si los clásicos llenaron nuestra lengua de italianismos, ¿quién puede 
decirnos algo a causa de nuestros galicismos?” (ibid.). 

Esta misma franqueza textual se extiende al resto de la novela. En varias ocasiones, 
la novela hace gala de su autoconciencia textual y el narrador rompe lo que 
podríamos llamar una cuarta pared narrativa, interviniendo plenamente en los 
acontecimientos. En la batalla de Tévar, por ejemplo, cuando el Cid es herido, sus 
caballeros lo rodean para protegerlo y el narrador decide no ser menos: “yo convierto 
mi pluma en lanza y atravieso diez moros, pero el héroe ya está en pie” (p. 295). 

                                                   

24 Ibid., p. 204. 



18 

 

Cuando el conde García Ordóñez elude el duelo con el Cid, el narrador formula su 
queja y su condena del antagonista: 

 

Ni humos del conde. Me deja con la pluma en la mano, me arrebata la miel de la boca, me 
roba el placer de la venganza. ¿No te atreves a venir? Bien; quedarás como un cobarde, como un 
cortesano envidioso y ruin. Aquí te clavo ante el mundo, te clavo en esta página y yo mismo te 
meso las barbas. ¡Cochino! (p. 306). 

 

De la autoconciencia del discurso a los juegos metatextuales hay sólo un paso y 
Huidobro no duda en franquearlo, lo que le permite hacer dialogar su Cid con sus 
antecedentes textuales y con el resto de la tradición hispánica. Es célebre el episodio, 
incluido en el capítulo “La puerta del destierro”, cuando el Cid observa a lo lejos unos 
molinos de viento y apenas puede reprimir sus ganas locas de arremeter contra ellos 
para dejarlos clavados en el cielo. 

 

Pero se domina y le oigo decir: 

–Dejemos esos gestos para otros. 

¡Ah Cid, todo lo de tu raza está en ti! En vano te dominas. ¡Tú sabes que otros vendrán que 
no podrán dominarse, y el gesto que tú no quieres hacer se hará en el tiempo, no quedará en ese 
limbo en donde se amontonan los actos que no se ejecutan! 

¿Por qué sonríes? ¡Oh Cid, padre del Poema, al pensar en Cervantes tu corazón bate 
campanas! (p. 252-253). 

 

A lo largo de la novela, las menciones al Cantar, a la Gesta o al Romancero son 
frecuentes y a menudo buscan incluir al lector en el juego. “En virtud de esa presencia 
absoluta de los textos cidianos (a veces personificados como testigos y únicos 
destinatarios de la acción), Rodrigo actúa sabiéndose observado por la Leyenda y por 
la Historia, y por eso, en un momento de peligro, «piensa en el Cantar, piensa en el 
Romancero, en Guillén de Castro, en Corneille y [hasta] en mí [Huidobro]»”25. La 
poesía y sus recursos cobran una existencia casi concreta en el mundo posible de la 
ficción: los versos de la Epopeya se animan y advierten al Cid de la llegada de tal o 
cual ejército, el héroe cruza un río a bordo de un verso firme y enmohecido, los 
personajes sangran epopeya, cuando el Cid exiliado pasa por Burgos, una niña de 
nueve años se desprende del Cantar y cita prosificados sus versos antes de regresarse 
corriendo a su estrofa. A este respecto, me permito citar la elocuente reflexión de 
Castro Morales, para quien: 

 

Los lugares del itinerario cidiano desaparecen como referentes reales de las acciones y la 
geografía física se convierte en una topografía literaria que se impone como absoluto espacial. 
[…] Estos recursos metaliterarios, de gran impacto por su capacidad de generar la ironía o la 
parodia, dejan al descubierto que el narrador como autor y nosotros como lectores conocemos 
un personaje y una historia que solo funcionan en virtud de ese complejo artificio cultural que le 
confiere un marco, un orden y un sentido a los hechos: el Cid no existe fuera de los signos –
medievales o modernos– que lo nombran26. 

                                                   

25 B. CASTRO MORALES, art. cit., p. 99-100. 

26 Ibid., p. 100. 



19 

 

 

Al mismo tiempo, el Cid de Huidobro no existe sin la modernización o 
reconfiguración hecha sobre esos signos, como lo muestra la peculiar presentación de 
los infantes de Carrión. Si bien Huidobro ya nos ha advertido que la afrenta de 
Corpes no existió y que las hijas del Cid no se casaron con los condes de Carrión sino 
con reyes, no resiste a la tentación de esbozar la versión del Cantar… para de 
inmediato desmentirla, entablando, además, una relación textualmente lúdica con los 
antecedentes discursivos. En Valencia, el Cid –rodeado de la Historia, la Crónica, la 
Leyenda y el Poema, quienes le lanzan paquetes de laureles y con la Gloria echada a 
sus pies– recibe a los condes de marras y rechaza su oferta de matrimonio, pues 
Jimena 

 

[…] no [l]os encuentra simpáticos, y además ha tenido un sueño extraño respecto a [ellos]: 
[l]os veía maltratar a sus hijas una noche allá por los pinares de Corpes. Esto es mal presagio” 
(p. 343). 

 

Los condes intentan discutir la decisión, pues, dicen, ya han hablado con las hijas 
del Cid, doña Elvira y doña Sol. El Cid los interrumpe: “Permitidme. Ni siquiera 
sabéis el nombre de mis hijas, ellas se llaman doña Cristina y doña María. Veo que lo 
que más os interesa en ellas es su dote” (p. 344). De ese modo se confirma la peculiar 
conciliación de la obra: Huidobro elige (y logra) mantener las dos versiones, los dos 
polos en apariencia opuestos que se llaman, según sea el caso, Novela y Lírica; 
Medioevo y Vanguardia; Historia y Literatura; Verdad y Ficción, Tradición y Ruptura; 
el español de España y el de América… Al mismo tiempo, es esa misma elección lo 
que le permite sintetizarlas en una sola obra, verosímil y fiel tanto a la leyenda como 
a sí misma. 

Conclusión 

A través de esta armonía de opuestos, la novela expresa de modo moderno una 
paradoja: evidenciar, por un lado, hasta qué punto el Cid no pertenece a nuestra 
época (o nuestra época es insignificante para una figura como el Cid); por el otro, 
hasta qué punto el Cid es moderno, al ubicarse más allá del tiempo. La novela 
disuelve las paradojas, porque Huidobro se mueve en un contexto, el vanguardista, 
que pretende liberarse de las convenciones espacio-temporales del rancio siglo XIX: 
el hecho de nombrar Hazaña el libro subraya el aspecto de desafío poético que 
Huidobro se impone: el Cid en el enunciado y el autor, llamémoslo Huidobro, en la 
enunciación son los héroes de semejante proeza. 

Finalmente, quiero evocar en esta conclusión, aunque sea de modo liminar, el 
hecho de que la Hazaña es un discurso trascendente para el paisaje de la literatura 
iberoamericana del siglo pasado. No resulta descabellado ver la novela de Huidobro 
como una ilustre antecesora directa del corpus que se dio en llamar nueva novela 
histórica. La comparación es posible a partir de las exuberancias vanguardistas de la 
discursivización. Hay que recordar que la nueva novela histórica –que, según 
algunos de sus teóricos, podría comenzar en 1949 con la publicación de El reino de 
este mundo de Alejo Carpentier o incluso más tardíamente–, se caracterizaría por 
una serie de rasgos como son, entre otros: “la distorsión consciente de la historia 
mediante omisiones, exageraciones o anacronismos”; “la ficcionalización de 



20 

 

personajes históricos a diferencia de la fórmula de Walter Scott […] de protagonistas 
ficticios”27; la forma “extrema” de la intertextualidad, esto es, la reescritura de textos 
de carácter historiográfico; la necesidad de que el pasado al que se refieren sea un 
pasado no experimentado por el autor, e, incluso, la aparición de conceptos 
bajtinianos como lo carnavalesco, la parodia, lo dialógico o la heteroglosia (esto es, el 
uso consciente de diferentes niveles o tipos de lenguaje). Sin embargo, la lectura de la 
Hazaña nos permite ver que estos rasgos –que, según Menton, distinguirían 
“claramente” a la nueva novela histórica de la novela histórica anterior a Carpentier, 
que él llama tradicional–, no sólo no son exclusivos de la novela contemporánea o de 
la novela del posboom, sino que ya son omnipresentes en el discurso de la 
vanguardia. De hecho, las sucesivas reformulaciones de Rodrigo a lo largo de la 
tradición iberoamericana permiten vislumbrar que estos rasgos rebasan el 
pensamiento de la Modernidad, pues, con diversos matices según la época o el 
género, son parte natural de la traslación de los eventos de un discurso 
historiográfico hacia uno nuevo con clara intención literaria y, por ende, estética; 
poco importa si se trata de una novela moderna o antigua, un poema épico o una 
comedia histórica aurisecular. Este vistazo a la Hazaña, puede confirmar la idea de 
que la aparente ruptura de la nueva novela histórica no es tal, sino que participa del 
viaje y de la evolución de la novela y la literatura en general y de las inquietudes de 
sus practicantes. El interés de Huidobro por la verdad de la Poesía sobre cualquier 
otra verdad evoca ya las preocupaciones filosóficas de nuestra época respecto a la 
relación entre Historia y Literatura. Martin Heidegger no pedía otra cosa cuando 
solicitaba reconsiderar la verdad aportada por el arte, tan válida a sus ojos como la 
verdad de la ciencia y que, por ende, no debía ser menospreciada. Para Heidegger, en 
la obra de arte se instaura la verdad; para Huidobro el poema “no es realista, pero se 
hace realidad”. Y es hacia esa meta común que el Cid de Huidobro cabalga. 

                                                   

27 Seymour MENTON, La nueva novela histórica de la América Latina, 1979-1992, México, FCE, 
1993, p. 43. 



21 

 

Bibliografía 

BORGES, Jorge Luis, “Pierre Menard, autor del Quijote”, Ficciones (1ª ed. 1944), 
Madrid, Alianza Editorial, 2000, p. 41-55. 

 

CASTRO MORALES, Belén, “Mío Cid Campeador, una hazaña vanguardista de 
fronteras”, Anales de Literatura Chilena, 8, 2007, p. 91-109. 

 

HUIDOBRO, Vicente, Mío Cid Campeador. Hazaña (1ª ed. 1929), Santiago de Chile, 
Editorial Universitaria, 2009. 

 

MARTIN, Georges, “El Cid de las Mocedades”, in Carlos ALVAR, Fernando GÓMEZ 
REDONDO y Georges MARTIN (eds.), El Cid: de la materia épica a las crónicas 
caballerescas. Actas del Congreso Internacional “IX Centenario de la muerte del 
Cid”, Alcalá de Henares, Servicio de Publicaciones de la Univ. de Alcalá, 2002, 
p. 255-267. 

 

MENTON, Seymour, La nueva novela histórica de la América Latina, 1979-1992, 
México, FCE, 1993. 

 

MICHELI, Mario de, Las vanguardias artísticas del siglo XX, Ángel Sánchez Gijón y 
Pepa Linares (trads.) (1ª ed. 1979), 2ª ed., Madrid, Alianza Editorial, 2008. 

 

PULIDO MENDOZA, Manuel, “El Cid eléctrico: Mío Cid Campeador: Hazaña 
[1930], de Vicente Huidobro”, Dicenda. Cuadernos de Filología Hispánica, 28, 
2010, p. 185-219. 

 

VÁSQUEZ, Malva Marina y VARGAS, Constanza, “Tópico historia y ficción: la 
heterogeneidad latinoamericana en Umbral de Juan Emar”, Alpha, 36, 2013, p. 9-
28. 

 

VERANI, Hugo J., Las vanguardias literarias en Hispanoamérica (1ª ed. 1986), 
3ª ed., México, FCE, 1995. 


