
 1 

 
 
 

Numéro 3 juin 2018 
____________________________________________________ 

 
Les oiseaux, de l’animal au symbole 

____________________________________________________ 

 
Musique de l’écriture / écriture de la musique. 
Le modèle de l’oiseau, entre Yeats et Messiaen 

 
Pierre LONGUENESSE 

Univ. Artois, EA 4028, Textes & Cultures, F-62000 Arras, France 
 
 
Résumé 
À l‘époque romantique, les penseurs du « groupe d‘Iéna », Novalis et Schlegel en tête, 
ont fait du chant de l‘oiseau l‘une des références du modèle musical qui travaille les 
écritures poétiques. Si l‘on admet que ce chant soit un langage, il constitue en effet 
l‘horizon utopique de l‘écriture, par sa capacité à résoudre la dualité entre sémioticité 
de la langue et immédiateté de l‘être. Pour mettre à l‘épreuve un tel raisonnement, on 
le frottera à trois exemples d‘œuvres d‘un XXe siècle dominé par cette visée 
métaphysique de l‘art venu du romantisme allemand : W. B. Yeats, S. Beckett et 
O. Messiaen. D‘un côté, l‘oiseau comme double fantasmé du poète, de l‘autre l‘utopie 
d‘une rencontre entre le compositeur-ornithologue et les oiseaux-compositeurs ; 
entre les deux, une écriture en quête perpétuelle de « voix-musique », travaillée par le 
modèle musical. Aussi différents que soient leurs destins, les réunit pourtant une 
même « fine écoute », une quête de l‘« épiphanie musicale », révélation d‘une 
présence, et de la transcendance au cœur de l‘immanence des sons et de la voix. 
 
Abstract 
During the Romantic Era, the « Iena Group » thinkers (and especially Novalis or 
Schlegel) made of the bird song one of the core figures of their artistic musical 
model for writing. For them the birds singing, by transcending the gap between 
language and being, becomes an absolute. This paper examines how some of the 
main artists of the XXth century – such as W.B. Yeats, S. Beckett or O. Messiaen – 
re-invest in different ways this metaphysical view on Art coming from German 
Romanticism. For Yeats, the bird is a utopic double of the poet ; for Messiaen, the 
utopia is the meeting of the « ornithologist-composer » and the « composing 
birds » ; in between them, Beckett is in search for a « music-voice » haunted by the 
musical model. Even in their differences, the three of them are familiar of a kind of 
fine ecoute, seeking musical epiphanies, revelation of a presence, and of 
transcendance in the core of immanent sounds and voices. 
 



 2 

Mots-clés : Écriture et musique, drame poétique, W.B. Yeats, Samuel Beckett, Olivier 
Messiaen, modèle musical en arts, musique absolue 
 
Keywords : music and writing, poetic drama, W.B. Yeats, Samuel Beckett, O. 
Messiaen, musical model in Arts, « absolute music » and « absolute Art » 
 
 
Plan 

Yeats et l’écoute des oiseaux 

Le poète-oiseau et sa voix 

Beckett et la « voix musique » 

L’écriture musicale et l’oiseau 

L’invention d’une forme 
Le débat sur l’oiseau musicien : en quête d’une conjonction entre humanité et 
nature 
Incarnation et spiritualité 

Conclusion 

Bibliographie 

 



 3 

Le projet critique du romantisme allemand, tel qu‘il est formulé par le « cercle 
d‘Iéna »1 – les frères Schlegel, Novalis, Tieck, et d‘autres –, est de défendre une forme 
« d‘absolutisation » de l‘art, un art délivré de l‘injonction d‘imitation de la nature, et 
doté d‘un statut cognitif qui lui serait spécifique : celui de donner accès, comme le dit 
Jean-Marie Schaeffer, à « une connaissance extatique, une révélation de vérités 
ultimes, une expérience transcendantale qui fonde l‘être au monde de l‘homme, [en 
somme, à une] présentation de l‘irreprésentable »2. Et si l‘art se fait lieu de pensée et 
de connaissance, c‘est parce que ces « vérités ultimes » sont accessibles non par une 
discursivité rationnelle, mais bien par une posture de contemplation qu‘il peut seul 
fonder. Dans une telle perspective, Novalis ou Friedrich Schlegel se posent la 
question des contours de cette œuvre d‘art nouvelle qu‘ils entendent créer. À cette 
œuvre ils accordent le nom de « Poème », tout en donnant au terme une valeur 
supra-générique dépassant largement son acception traditionnelle. Novalis, par 
exemple, explique : « la poésie est le véritable réel  absolu. C‘est le noyau de ma 
philosophie. Plus il y a de poésie, plus il y a de vérité »3. Le concept de « Poème » 
désigne donc une œuvre délivrée de la règle mimétique, et capable en cela d‘avoir 
comme objet l‘infini, ou la pureté de l‘Idée, au sens platonicien du terme. C‘est 
pourquoi il n‘est pas fortuit que l‘émergence d‘une esthétique musicale spécifique du 
romantisme allemand soit contemporaine de ce topos de l‘ineffable. Si au 
XVIIIe siècle la musique instrumentale est jugée « sous le langage », dès le début du 
XIXe elle est placée au dessus de lui4, au nom de son caractère non figuratif, et du 
sentiment métaphysique qu‘elle véhicule. Parce que seul Art non représentatif, elle 
permet l‘accès au monde des Idées, au-delà de celui des phénomènes. Cette langue 
au-delà du langage qu‘est la musique se fait alors le modèle rêvé de la Poésie absolue 
du groupe d‘Iéna, puisque, comme le dit Hoffmann, « l‘infini seul est son objet »5. 
Dans ce premier romantisme allemand il y a donc conjonction entre le rêve d‘une 
poésie absolue et celui d‘une musique absolue ; la musique, dans la poésie, ouvre la 
voie à une connaissance intime de l‘être. 

Il nous fallait ce détour pour introduire notre réflexion sur la place paradoxale 
qu‘occupe l‘oiseau dans ce débat sur le modèle musical en Art. En effet, si l‘art des 
poètes et musiciens romantiques vise à toucher l‘absolu, il ne se coupe pour autant 
pas de la nature sensible. Il s‘agit plutôt de sortir par le haut d‘une dualité entre 
monde des essences et monde sensible, et de rêver, selon la formule de Novalis, du 
temps où « les oiseaux, les animaux et les arbres parlaient »6, et d‘une utopique 
conjonction entre le réel et l‘idéal, entre le chant du monde et celui de l‘art. La poésie 
peut remplir cette mission, car la poésie est chant, langue primordiale, antérieure à 
l‘ordre discursif des concepts ; elle est donc non imitation, mais simplement 

                                                   
1 Les deux frères August et Friedrich Schlegel, Novalis, Tieck, Schleiermacher, Schelling, se retrouvent 
à Iéna en 1799. Identifiés comme fondateurs du romantisme allemand, ils s‘expriment notamment à 
travers la revue L’Athenaeum fondée en 1798 par les deux frères Schlegel. 
2 Jean-Marie SCHAEFFER, L’Âge de l’art moderne, Paris, Gallimard, 1993, p. 15. 
3 Novalis, « autres fragments » (extrait de la revue L’Athenaeum), dans Armel GUERNE, Les 
romantiques allemands, Paris, Phébus, coll. « Libretto », 2004, p. 255. Jean-Marie Schaeffer 
commente une telle assertion en expliquant que le Romantisme réduit le Beau au Vrai : il identifie 
l‘expérience esthétique à la détermination présentative d‘un contenu ontologique (Jean-Marie 
SCHAEFFER, op. cit., p. 23). 
4 Carl DAHLHAUS, L’idée de la musique absolue, une esthétique de la musique romantique, Paris, 
Contrechamps, 1997 [1978], p. 16. 
5 E.T.A. HOFFMANN, Kreisleriana, cité par Frédéric SOUNAC, Modèle Musical et composition 
romanesque, genèse et visage d’une utopie esthétique, Paris, Garnier, 2014, p. 61. 
6 Novalis, Derniers fragments, cité dans Armel GUERNE, op. cit., p. 263. 



 4 

analogon de la langue terrestre primitive. On comprend, dans ce contexte, comment 
le chant de l‘oiseau peut être pour les romantiques le modèle des modèles, c‘est-à-
dire la référence ultime du modèle musical qui travaille les écritures poétiques. Le 
chant de l‘oiseau est à la fois un langage – ce que dit Novalis – et modèle de 
« musique absolue ». Il ne s‘agit pas, pour le poète, d‘imiter l‘oiseau, mais d‘être 
chant, tel celui de l‘oiseau, et ainsi de résoudre la dualité entre nature et culture, entre 
sémioticité du langage et immédiateté de l‘être. 

Notre propos sera de « suivre à la trace » cette utopie dans quelques-unes des 
écritures poétiques, voire musicales, du XXe siècle. On mettra donc à l‘épreuve cette 
hypothèse initiale à travers trois exemples d‘œuvres d‘un XXe siècle dominé par cette 
visée métaphysique de l‘art venu du romantisme allemand : William Butler Yeats –
 dont on considèrera à la fois l‘œuvre théâtrale et quelques poèmes « phare » – ; 
Samuel Beckett, en considérant surtout son œuvre narrative ; et enfin Olivier 
Messiaen, dont on évoquera le Catalogue d’oiseaux pour piano (1956-1959), ou 
l‘opéra Saint-François d’Assise (1975-1983). On découvrira, dans ces œuvres, la 
variété des dispositifs d‘écoute, comme des représentations de l‘oiseau : l‘oiseau 
comme double fantasmé du poète dans son rêve d‘écriture, ou l‘utopie d‘une 
rencontre entre le compositeur-ornithologue et les oiseaux-compositeurs. À chaque 
fois, deux pôles semblent s‘opposer et dialoguer  en même temps : d‘un côté, l‘écoute 
des oiseaux, de l‘autre, la tentative de faire de l‘écriture, textuelle ou musicale, le 
calque du chant. Car aussi différents que soient les destins de ces trois artistes, les 
réunit pourtant une même « fine écoute », la quête d‘une « épiphanie musicale », 
révélation d‘une présence, et de la transcendance au cœur de l‘immanence des sons et 
de la voix. 

Yeats et l’écoute des oiseaux 

L‘œuvre du poète Yeats, théâtrale comme poétique, abonde en mentions de 
l‘oiseau, figure du lien entre monde terrestre et monde céleste. On retrouve là 
l‘héritage direct des romantiques anglais, de l‘alouette de Shelley au rossignol de 
Keats. S‘y articulent les thèmes connus et croisés de l‘affranchissement vis-à-vis du 
poids de la matière, de l‘ascension spirituelle, et de la libre contemplation du monde. 
Chez Yeats, s‘y ajoute toutefois toute une cartographie symbolique opposant par 
binômes oiseaux du jour – le coq – et de la nuit – le hibou –, oiseaux célestes – les 
mouettes – et oiseaux du diable – le hibou encore, voire oiseaux « doubles » du 
Christ. Cela dit, ce qui nous intéressera plutôt ici est l‘imaginaire sonore dans lequel 
cette cartographie s‘inscrit, dont la source remonte jusqu‘à son enfance irlandaise, 
comme en témoignent plusieurs pages de ses mémoires : 
 

I could watch my Island in the early dawn and notice the order of the cries of the birds. […] I 
wanted to find what sea-birds began to stir before dawn. […] I had wanted the birds’ cries for 
the poem that became fifteen years afterwards The Shadowy Waters […]7. 

 

L‘activité poétique se fonde alors sur ce que Patrick Quillier appelle la « fine 
écoute »8 c‘est-à-dire cette écoute attentive de signes sonores, aussi bien extérieurs 
                                                   
7 W.B. YEATS, Autobiographies, Londres, Macmillan, 1955, p. 72-74 : « Je pus observer mon île au 
point du jour et remarquer l‘ordre des cris des oiseaux. […] Je voulais découvrir quels étaient les 
oiseaux de mer qui commencent à bouger avant l‘aube […]. J‘avais voulu entendre les cris d‘oiseau 
pour le poème qui devint quinze ans plus tard Les Eaux d’ombre » (Enfance et jeunesse resongées, 
traduit de l‘anglais par Pierre Leyris, Paris, Mercure de France, 1965, p. 142-143).  



 5 

qu‘intérieurs. Toute création commence par cette faculté d‘hyperesthésie, ou d‘écoute 
en deça ou au-delà du spectre sonore courant. Au théâtre, dans une dramaturgie 
fondée sur la mise en scène des signes d‘un autre monde, c‘est l‘entendre qui fait voir, 
et qui donne accès à ce qui est présent sans l‘être. Les textes sont parsemés de signes 
acousmatiques, c‘est-à-dire, pour reprendre la terminologie en usage depuis 
Pythagore, de sons dont on ne visualise pas la source, soit que celle-ci soit située hors 
scène, soit qu‘il s‘agisse de phénomènes mentaux ou d‘hallucinations auditives. 

Dans la pièce The Shadowy Waters (Les Eaux d’ombre), il faut aussi signaler le 
croisement entre voix humaine et voix des oiseaux, soit que les oiseaux, invisibles 
mais audibles, représentent les morts, soit que le personnage parle par leur « voix ». 
Dans le premier cas, on aura la réplique de Forgael à son second Aibric :« Have the 
birds passed us ? I could hear your voice, But there were others »9. 

Dans le deuxième, c‘est Dectora qui fait appel aux oiseaux pour qu‘ils partagent 
avec elle la protestation contre le rapt dont elle est l‘objet. 
 

White sea birds bid the sea birds cry aloud 
Till all countries and waters have heard our sorrow 
And all fierce birds and beasts and fishes gathered 
To fall on him who drove my joy away 
To wander among cold winds and hail and snow10. 

 

Vingt ans plus tard, on retrouve cette zone indécise où l‘imaginaire se mêle au réel, 
l‘ici à l‘ailleurs. Dans la pièce The Dreaming of the Bones traduite sous le titre Ce que 
rêvent les os, un insurgé de Pâques 1916 en fuite croise dans la montagne deux 
personnages mystérieux qui s‘avèrent être les fantômes errants du couple traître à la 
patrie venue du fond des temps, Diarmuid et Devorgilla. Mais la narration théâtrale 
est telle que leur apparition est précédée puis doublée par le signe sonore des oiseaux 
qui crient – et là, la subtilité de l‘anglais permet de croiser le cri et les larmes, 
d‘autant qu‘à quelques vers de distance, ces oiseaux d‘abord « cry their loneliness », 
puis « cry in their loneliness »11. Dans la même pièce, le chant du coq, annonçant le 
retour du jour et la fin du drame, se répète à cinq reprises, d‘abord dans la bouche de 
l‘un des deux fantômes, puis, à la manière d‘un refrain, dans celle des narrateurs, qui 
sont aussi musiciens : « Up with the neck and clap the wing, / Red cock, and 
crow ! »12. L‘inquiétante étrangeté suscitée par l‘image, par le son acousmatique, et 
                                                                                                                                                               
8 Voir Patrick QUILLIER, « Des acousmates d‘Apollinaire aux voix de Bonnefoy, quelques réflexions 
sur la ‗fine écoute‘ », in Jean-Louis BACKES, Claude COSTE et Danièle PISTONE (dir.), Littérature et 
musique dans la France contemporaine, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg, 2001, 
p. 181-191, ou « Entre bruit et silence, Yves Bonnefoy maître de chapelle », Littérature 127, « L‘oreille, 
la voix », septembre 2002, p. 3-18.  
9 Variorum Editions of the Poems of W.B. Yeats [1957], ed. Peter Allt and Russell Alspach, Londres, 
Macmillan, 1989, p. 226. En français : « Les oiseaux sont-ils passés ? J‘ai entendu ta voix / Mais il y en 
avait d‘autres » (nous traduisons).  
10 W.B. YEATS, The Shadowy Waters (version non publiée), in Michael SIDNELL, Druid Craft, the 
Writing of The Shadowy Waters, The University of Massachussets Press, 1971, p. 247. En français : 
« Oiseaux blancs de la mer les oiseaux de la mer criez haut / Que toutes contrées toutes les eaux 
entendent ma peine / Que tous les oiseaux poissons et bêtes rassemblées / S‘abattent sur lui qui m‘a 
pris ma joie me l‘a prise / M‘emmènent dans les vents froids la grêle et la neige » (nous traduisons). 
11  W.B. YEATS, At the Hawk’s Well, in Variorum Edition of the Plays of W.B. Yeats [1966], ed. Russell 
Alspach, Londres, Macmillan, 1989, p. 763. En français : « Des oiseaux crient, ils crient leur solitude. 
[…] Ils crient dans leur solitude » (Au puits de l’épervier suivi de Le songe des squelettes, traduction de 
François-Xavier Jaujard, Paris, La délirante, 2002, p. 44). 
12 Ibid., p. 767-768 et 776. « Tends le cou et claque de l‘aile, / Coq rouge, et chante ! » (traduction 
François- Xavier Jaujard, op. cit., p. 49). 



 6 

par la rythmique des vers, est d‘autant plus grande grâce à la polysémie du mot 
« crow », qui peut aussi bien dire le chant du coq que le croassement du corbeau. 
Cette étrangeté, on la retrouve dans plusieurs autres des « pièces pour danseurs » 
écrite à la même période que The Dreaming of the Bones, en particulier At the 
Hawk’s Well (Au puits de l’épervier). Cette fois-ci, c‘est le héros Cuchulain qui, 
cherchant à boire au puits d‘immortalité, s‘en voit empêché par la gardienne du puits, 
une figure surnaturelle de femme-épervier. Dans ce dernier exemple, cette gardienne 
n‘est pas littéralement épervier, mais est traversée par son cri, et possédée 
magiquement par l‘oiseau. On sait que Yeats et son acteur-danseur japonais Michio 
Ito, préparant la création de la pièce en 1916, passèrent des heures à observer 
l‘épervier du zoo de Londres pour comprendre à la fois ses mouvements et ses cris. Ce 
travail de naturaliste fut proportionnel au travail de stylisation théâtrale qui suivit. 

Le poète-oiseau et sa voix 

Dans tous les exemples qui précèdent, il semble que soit visée, dans l‘écriture 
comme sur la scène, une forme de porosité entre animalité et humanité, soit que l‘on 
projette l‘humain dans l‘animal, soit que l‘on déplace l‘animal dans l‘humain. Au-
delà, cependant, de l‘écoute des oiseaux dans la fiction théâtrale, il faut mentionner 
une autre écoute, celle de la langue elle-même, langue qui résonne dans l‘oreille de 
celui qui écrit comme dans celle de celui qui lit. Et concernant Yeats, nous aborderons 
cette question « à rebours », en commençant par nous référer aux réactions de la 
presse face à la création, par le comédien Franck Fay, du rôle du barde Seanchan 
dans la pièce The King’s Threshold (Le Seuil du palais du Roi), en 1903. 
 

William Butler Yeats’s new one-act play in verse, The King’s Threshold, was proved a thing of 
exceptional beauty to the eye and ear. The chief role, that of the banished poet, « Seanchan », 
was marvellously well played by F. J. Fay […]. Truly he lent the beauty of the voice to the 
poet’s words ; and his delivery of the final speeches was as musical as the songs of birds, and 
fascinated the senses quite in the same indescribable manner13. 

 

Certes, on ne peut s‘empêcher de voir dans ces mots de Joseph Holloway, critique 
fidèle et passionné des créations du Théâtre de l‘Abbaye de Dublin, un effet 
rhétorique cédant à un accès de lyrisme ; mais la comparaison est bien là. Dans la 
pièce, le personnage fait lui-même allusion à l‘oiseau comme modèle implicite du 
poète ; et sur la scène, le phrasé yeatsien, travaillé par la direction d‘acteur, met 
l‘accent sur le parlé-chanté de la voix. Pour Yeats, la profération et l‘écoute du rythme 
de la parole permettent à son émetteur comme son récepteur d‘accéder à un état 
intermédiaire entre veille et sommeil propice à la vision, qui est elle-même l‘horizon 
utopique de l‘événement théâtral. 
 

The purpose of rhythm […] is to prolong the moment of contemplation, the moment when we 
are both asleep and awake, which is the one moment of creation, by hushing us with an 

                                                   
13 Joseph HOLLOWAY, Impressions of a Dublin Playgoer, Carbondale and Edwardsville, Southern 
Illinois University Press, 1967, p. 26 (8 octobre 1903). « La nouvelle pièce en un acte et en prose de W. 
B. Yeats, The King’s Threshold, s‘est révélée d‘une beauté exceptionnelle, à voir et à entendre. Le rôle 
principal, celui du poète banni, ‗Seanchan‘, était merveilleusement joué par F. J. Fay […]. En vérité, il 
prêtait aux paroles du poète la beauté de sa voix ; et sa façon de dire les derniers passages était aussi 
musicale que le chant des oiseaux, et envoûtaient les sens de la même façon indéfinissable » (nous 
traduisons). 



 7 

alluring monotony, while it holds us waking by variety, to keep us in that state of perhaps real 
trance, in which the mind liberated from the pressure of the will is unfolded in symbols14. 

 

Ce que ne perçoit pas Joseph Holloway, c‘est que si cette idée de transe générée 
par la musique de la parole est chez Yeats associée à l‘oiseau, c‘est parce que son 
chant est pour le poète l‘horizon utopique de l‘écriture. Dans la pièce Deirdre, en 
1906, Conchubar évoque le peuple des origines, la race « cousine du soleil » : « […] 
races that are germane to the sun, and have no blood in their veins – For when 
they’re wounded the wound drips with wine – and no speech but singing »15. Vingt 
ans plus tard, dans The King of the Great Clock Tower (Le Roi de la tour du Gros-
Horloge), les habitants du Tir-nan-og, le paradis celtique, ne peuvent que « parler 
oiseau » : 
 

They dance all day that dance in Tir-nan-og  
There every lover is a happy rogue ; 
And should he speak it is the speech of birds16. 

 

Et, dernier exemple, sa dernière pièce The Death of Cuchulain (La mort de 
Cuchulain) se termine sur cette didascalie, où l‘on doit comprendre que le dernier 
signe vocal du héros, au moment de sa mort, est celui d‘un chant d‘oiseau : « There is 
silence, and in the silence a few faint bird notes. The stage darkens slowly »17. Le 
chant d‘oiseau dit la transfiguration du héros, et en quelque sorte sa sublimation, 
dans une figure d‘éternité post mortem. 

Ce dernier motif n‘est pas surprenant, et est même plutôt attendu. Mais il en 
recouvre un autre, qui est le rêve des retrouvailles avec une voix d‘avant le langage, et 
d‘une écriture d‘avant l‘écriture. Ainsi Michael Yeats, fils du poète, rapporte que, 
durant ses derniers jours, son père passait ses après-midi à murmurer et scander des 
vers inaudibles en battant la cadence de sa main ; et que son dernier projet fut de 
demander au comédien Clinton-Baddeley de synthétiser dans un livre leurs réflexions 
communes concernant les relations entre la parole et le chant, consécutives aux 
expériences radiophoniques de l‘année précédente à la BBC18. On sait aussi que 
l‘habitude de Yeats, dans sa composition d‘un poème, était d‘élaborer d‘abord le 
rythme, puis de choisir les rimes ou les fins de vers, avant de commencer 
effectivement à inventer le contenu même du poème qui viendrait se glisser dans ce 
cadre. Cette pratique éclaire sans doute une réflexion que l‘on trouve dans l‘un de ses 

                                                   
14 W. B. YEATS, « The Symbolism of Poetry », in Essays and Introductions, Londres, Macmillan, 1961, 
p. 159.  En français : « L‘objet du rythme […] est de prolonger le moment de contemplation, le moment 
où nous sommes à la fois endormis et éveillés, qui est le moment unique de la création, en nous 
apaisant de sa monotonie séduisante, tout en nous maintenant éveillés par la variété, pour nous 
conserver en cet état d‘extase peut-être réelle dans lequel l‘esprit libéré de l‘emprise de la volonté se 
déploie en symboles » (nous traduisons). 
15 W.B. YEATS, Variorum Edition of the Plays of W.B. Yeats, op. cit., p. 379-380. « […] des races 
cousines du soleil ; / Elles n‘ont pas de sang dans les veines / – Lorsqu‘elles sont blessées le vin coule 
de leur blessure / Et leur langage est le chant » (nous traduisons). 
16 Ibid., p. 991. « Ils dansent tout le jour ceux qui dansent au Tir-nan-Og. / Là, chaque amant est un 
heureux coquin, / Et qu‘il parle, sa parole est celle de l‘oiseau » (nous traduisons). 
17 Ibid., p. 1062. « Silence, puis, dans ce silence les notes grêles d‘un chant d‘oiseau. La scène 
s‘obscurcit peu à peu […] » (in Le Cycle de Cuchulain : Le Heaume Vert, Sur le Rivage de Baile, La 
Seule Jalousie d’Emer, La Mort de Cuchulain, traduit de l‘anglais par Yves de Bayser, Paris, Théâtre 
Oblique, 1973, p. 94-95). 
18 Voir l‘introduction de Ronald SCHUCHARD à son ouvrage The Last Minstrels, Yeats and the 
Revival of the Bardic Arts, Oxford, Oxford University Press, 2008, p. XIX. 



 8 

essais accompagnant les créations théâtrales au Théâtre de l‘Abbaye : « I wonder 
why the musician is not content to set to music some arrangements of meaningless 
liquid vowels, and thereby to make his song like that of the birds »19. 

Yeats, dans son écriture, est mû par l‘utopie d‘une écriture-palimpseste, se 
construisant par le simple geste de production d‘un texte, sans intention de relecture, 
approchant ainsi l‘horizon d‘une pensée en train de se faire sur la page ; une écriture 
qui s‘effacerait au fur et à mesure qu‘elle s‘écrit, et qui permettrait une conjonction 
entre parole et chant, et entre l‘être-du-monde et son être propre. Il tend vers la 
« voix musique » – ou peut-être la « voix oiseau », parce qu‘en elle se rejoignent 
maîtrise et dépossession de soi, et se trouve la joie par dessus tout, la tragic joy, la 
joie tragique qu‘il a trouvée dans sa lecture de Nietzsche – celle qui lui fait écrire cette 
superbe phrase, dans son essai Per amica silentia Lunae : « We sing amid our 
uncertainty ; and, smitten even in the presence of the most high beauty, by the 
knowledge of our solitude, our rhythm shudders »20. 

Voilà pourquoi, comme Novalis, Yeats « chante » son écriture, et écoute parler les 
oiseaux. 

Beckett et la « voix musique » 

Nous aurions pu, dans notre raisonnement, enchaîner directement de Yeats à 
Messiaen – mais il nous fallait une étape intermédiaire pour asseoir notre réflexion 
sur cette « voix musique », et pour nous rapprocher du second XXe siècle. 

Il y a peu d‘oiseaux chez Beckett. Tout au plus peut-on mentionner le chant de Clov 
dans Fin de partie, ou le bref texte narratif intitulé Au loin un oiseau. Pour 
l‘anecdote, on peut aussi signaler que Beckett qualifiait Winnie « d‘oiseau avec du 
pétrole sur les plumes »21, ou que le critique Philippe Lançon, dans Libération, dit de 
lui qu‘il est « l'oiseau qui chante bref, un échassier posé sur un champ de ruines et 
d'onomatopées »22. Ni motif à plumes, ni modèle musical de l‘oiseau, donc, dans 
l‘œuvre beckettienne : nous ne cherchons pas à démontrer l‘indémontrable. Par 
contre, toute son œuvre s‘adosse sur l‘utopie romantique d‘une écriture dépassant par 
le haut la dualité entre l‘être et les mots. 

Dans l‘entreprise beckettienne, un paradoxe fonde le geste d‘écriture. Dès lors que 
l‘écrivain veut dire ce qu‘il est, sa conscience se détache nécessairement d‘elle-même 
et perd ce qu‘elle veut précisément dire ; et en même temps pourtant, il lui est 
impossible de se taire, sous peine de non-existence. 
 

Cette voix qui parle… elle sort de moi, elle me remplit, […] elle n‘est pas la mienne, je n‘en ai 
pas, je n‘ai pas de voix et je dois parler, c‘est tout ce que je sais, c‘est autour de cela qu‘il faut 
tourner, c‘est à propos de cela qu‘il faut parler, avec cette voix qui n‘est pas la mienne, mais qui 
ne peut être que la mienne, puisqu‘il n‘y a que moi23. 

                                                   
19 Samhain 1906, in Explorations, p. 218 « Je me demande pourquoi les musiciens ne pourraient pas 
mettre en musique une composition  de voyelles sans significations, et de cette façon de rendre leur 
chant semblable à celui des oiseaux » (nous traduisons). 
20 W.B. YEATS, Per Amica Silentia Lunae in Collected Works of W.B.Y., volume 5 : Later Essays, ed. 
William H. O‘Donnell, New York, Ed. Scribner, 1994, p. 8. En français : « Nous chantons entourés de 
notre incertitude ; et frappés, même en présence de la plus grande beauté, par la connaissance de notre 
solitude, notre rythme frissonne » (nous traduisons).  
21 Voir James KNOWLSON, Samuel Beckett, trad. Oristelle Bonis, Arles, Actes Sud, 1999, p. 828. 
22 Philippe LANÇON, Libération, 21 mars 2007. 
23 L’Innommable (1953), Paris, Minuit, 2004, p. 34. 



 9 

 

C‘est la raison pour laquelle, si l‘enjeu de toute l‘entreprise d‘écriture est la 
présence de soi à soi, la seule « porte étroite » de sortie d‘une telle contradiction est 
de parvenir à résoudre l‘oxymore d‘un dire sans objet, qui permettrait d‘exister tout 
en échappant au masque24. Dès lors, réduit à un simple flux de parole, le sujet pour ne 
pas être dissocié de lui-même se fait rumeur. C‘est la « poussière de verbe » – c‘est-à-
dire le son de la voix – qu‘il faut entendre – on retrouve ici la « fine écoute », mais 
réflexive, et un quasi calque de la réflexion de Yeats citée plus haut : 
 

Les mots que j‘entendais, et je les entendais très bien, ayant l‘oreille assez fine, je les entendais 
la première fois, et même encore la seconde, et souvent jusqu‘à la troisième, comme des sons 
purs, libres de toute signification25. 

 

Cette voix naturalisée se fond dans la musique du monde, un univers entièrement 
acoustique ; et cet imaginaire musical semble avoir pour horizon une pensée de 
l‘harmonie dans le chaos, comme le suggèrent ces extraits de Molloy ou de 
L’Innommable : 
 

J‘ai tendu l‘oreille vers ce qui devait être ma voix toujours, si faible, si lointaine, que c‘était 
comme la mer, comme la terre, une calme mer lointaine, mourant26. 
 
Si bien que je pus reprendre mon chemin, en me disant, je vais vers le soleil, c‘est-à-dire en 
principe vers l‘est, ou peut-être le sud-est, car je ne suis plus chez Lousse, mais à nouveau en 
plein dans l‘harmonie pré-établie, qui fait une si douce musique, qui est une si douce musique, 
pour qui sait l‘entendre27. 

 

On peut alors émettre l‘hypothèse que la qualité première de cette présence de soi 
à soi est intrinsèquement musicale. La voix beckettienne est une « voix juste 
audible », et c‘est une « petite musique » : 
 

Tu auras une petite voix elle sera juste audible tu lui parleras à l‘oreille une vie tu auras une 
petite vie tu la lui diras à l‘oreille ce sera autre chose tout à fait une autre musique tu verras un 
peu comme Pim une petite musique de vie mais dans ta bouche à toi elle te sera nouvelle28. 

 

Dans cette quête d‘une forme de « présence-absence » domine une écoute flottante 
qui permet l‘émergence d‘une conscience de soi non détachée de soi ; et pour y 
parvenir, cette écoute doit être musicale et non rationnelle. Le flux vocal compte plus 
que le détail du propos. Le poète cherche à user du langage musicalement pour 
atteindre son objet sans se couper de soi. C‘est ainsi que l‘on peut comprendre une 
phrase telle que : 
 

                                                   
24 D‘où l‘expression, devenue célèbre, tirée d‘une lettre à Georges Duthuit : « There is nothing to 
express, nothing with which to express, nothing from which to express, no power to express, no 
desire to express, together with the obligation to express » (Disjecta, Miscellaneous Writings and a 
Dramatic Fragment, Princeton UP, ed. Ruby Cohn, 1973 et Londres, John Calder, 1983, p. 139. En 
français : « Il n‘y a rien à exprimer, rien avec quoi exprimer, rien à partir de quoi exprimer, aucun 
pouvoir d‘exprimer, aucun désir d‘exprimer et, tout à la fois, l‘obligation d‘exprimer ».  
25 Molloy (1951), Paris, Minuit, 1982, p. 66. 
26 L’Innommable, op. cit., p. 37. 
27 Molloy, op. cit., p. 83. 
28 Comment c’est, Paris, Minuit, 1961, p. 35-36. 



 10 

Ma propre langue m‘apparaît de plus en plus comme un voile qui doit être déchiré pour 
atteindre les choses (ou les non-choses) qu‘il y a derrière29. 

L’écriture musicale et l’oiseau 

Certes, une telle formule reste éloignée du modèle musical de l‘oiseau. Mais elle 
n‘en témoigne pas moins du fait que l‘on retrouve, avec Beckett et au cœur du 
XXe siècle, une œuvre littéraire portée par ce qui s‘apparente en de nombreux points 
à la théorie spéculative de l‘art, héritière des romantiques d‘Iéna. C‘est pourquoi nous 
l‘évoquons, pour éclairer le chemin qui nous conduit de cette utopie de la « voix 
oiseau » à une autre, celle des « oiseaux compositeurs ». 

Messiaen a écrit, durant plus de trente-cinq ans, sept œuvres autour des 
oiseaux30 : une pour flûte et piano – Le Merle noir, en 1952 –, trois pour piano, dont 
surtout le Catalogue d’oiseaux, vaste somme pianistique en treize tableaux d‘une 
durée de presque trois heures, écrit en 1958 et 59, et trois pour piano et orchestre, 
chacune dans une configuration orchestrale différente, les deux premières dans les 
années 50, et une dernière tardive, peu avant sa mort. Il faut aussi compter avec son 
opéra Saint-François d’Assise, écrit dans les années 1970 et créé en 1983, également 
entièrement construit, dans sa forme comme dans son propos, autour de la figure de 
l‘oiseau. 

Le point de départ du compositeur, c‘est-à-dire le chant des oiseaux, est ce qui 
pour lui constitue à la fois le cœur de ce que le réel contient de merveilleux, et le lieu 
où peuvent se rencontrer l‘humain, la nature, et le divin. Écrire musicalement 
l‘oiseau, c‘est à la fois saluer le musicien dans l‘oiseau, l‘oiseau dans le musicien, et le 
transcendant dans les deux. Il y a donc chez lui à la fois perception du chant d‘oiseau 
comme un langage, et affirmation de l‘écriture musicale comme le calque du chant du 
monde. Nous revoilà en face d‘une résurgence du rêve de Novalis. 

L’invention d’une forme 

Le Catalogue d’oiseaux pour piano est emblématique du paradoxe de toute 
l‘entreprise, qui est d‘être à la fois dans l‘écoute la plus rigoureuse, acoustiquement 
parlant, du chant, et en même temps dans la construction affirmée d‘une forme. Sur 
ces deux versants, l‘entreprise est périlleuse. On sait que la réalité anatomique de 
l‘oiseau rend la reproduction de son chant techniquement difficile, voire impossible, 
qu‘il s‘agisse de la voix ou de l‘instrument. On sait aussi pourtant à quel point fut 
extrême l‘acuité d‘écoute du compositeur, au point que Seiji Ozawa, voyant la 
partition de Saint François, dit de la séquence du prêche aux oiseaux : « c‘est 

                                                   
29 Lettre à Axel Kaun du 9 juillet 1937 : « And more and more my own language appears to me like a 
veil that must be torn apart in order to get at the things (nor the Nothingness) behind it » (Disjecta, 
op. cit., p. 171-172). Phrase citée dans sa traduction française in Bruno CLEMENT, L’Œuvre sans 
qualités, rhétorique de S. Beckett, Paris, Seuil, 1994, p. 238-239.  
30 Le Merle noir, pour flûte et piano (1952) ; Le Réveil des oiseaux, pour piano solo et grand orchestre 
(1953) ; Minuit 4h du matin, L’aube, Réveil des oiseaux, Chant de la matinée, Oiseaux exotiques, pour 
piano solo et petit orchestre (1955-1956) ; Catalogue d’oiseaux, pour piano (1956-1959 ; La Fauvette 
des jardins, pour piano (1970-1972) ; Petites esquisses d’oiseaux, pour piano (1985-1987) ; Un vitrail 
et des oiseaux, pour piano et orchestre à vent et percussions (1986-1988). 



 11 

inexécutable, ce tableau est la terreur des chefs d‘orchestre »31. Car c‘est cette « fine 
écoute » qui permet à Messiaen d‘inventer, comme l‘explique Claude Jamain : 
 

Il s‘agit de reconstituer l‘harmonie dans un lieu (une partition) et un moment – le concert – non 
pas selon les lois de l‘harmonie musicale […], mais en arrachant au monde des bruits animaux 
[…], bruits que l‘on ré-organise en réseau, en faisant les complémentarités et les oppositions, et 
donc en l‘harmonisant. Par le systèmes du leitmotiv et des appels, une musique se compose, qui 

se veut la représentation exacte du chant de l‘oiseau32. 
 

Il y a chez le compositeur conjonction entre deux affranchissements, vis-à-vis de la 
carrure rythmique – autrement dit la barre de mesure –, et vis-à-vis de la tonalité. 
C‘est sans doute pourquoi il se dit lui-même « rythmicien », en même temps qu‘il dit 
des oiseaux qu‘ils sont « les plus grands musiciens qui existent sur notre planète »33. 
Si l‘on prend à la lettre le postulat selon lequel les rythmes de leur musique sont 
« encore plus riches que les rythmes grecs et hindous », c‘est donc que, ignorant les 
carrures binaires ou ternaires, ils déploient des séquences d‘une complexité qui va 
au-delà des « talas » indiens, c‘est-à-dire des séquences à 6, 7, 10, 14 voire 16 temps 
avec autant de variantes internes, ou de la métrique grecque, qui se déploie en des 
centaines de schémas rythmiques différents. Et quant à la tonalité, nous ne ferons 
que mentionner son usage des modes venus des ragas indiens, ou ses inventions de 
mode, par exemple « hypermajeur », c‘est-à-dire en progression par ton, et qui sont à 
la tonalité ce que les rythmes « non rétrogradables » sont à la cadence. 

En somme, les oiseaux autorisent Messiaen à enjamber six siècles de règles 
musicologiques de la Renaissance à la modernité, et, pour relever le défi de cette 
écriture de l‘inouï, d‘aller chercher comme levier des matériaux anciens ou extra-
européens. Ce faisant, il ne dépare pas du style de ses collègues du groupe La Jeune 
France fondé dans les années 1930, et notamment d‘André Jolivet, dont la définition 
de la musique pourrait tout à fait s‘appliquer à Messiaen : 
 

Un langage atonal qui a pour pivots des notes, des accords, des groupes sonores, des rythmes 
clés autour desquels la masse mouvante de la musique s‘organise et s‘épanouit : des formes 
renouvelées où le développement prend une place prépondérante, développement élargi, par 
opposition, commandant aussi bien la mélodie que l‘harmonie, que les groupes rythmiques ou 
même les masses sonores, écriture instrumentale elle aussi renouvelée, avec usage 
d‘instruments à sonorités nouvelles, comme les ondes électroniques et les instruments 

exotiques34. 

 

Et en effet, même le simple mélomane ne peut que recevoir avec intérêt, sinon 
fascination, cette musique non narrative, qui fait le choix de l‘exploration d‘une 
expérience acoustique poussée à l‘extrême – expérimentation des timbres, du plus 
profond au plus cristallin, amplitude de la tessiture, audaces percussives, grande 
liberté dans l‘usage des syncopes, contrastes dans les intensités sonores du fortissimo 
au pianissimo, amplitude des jeux de résonnances, entre la sécheresse de certaines 
notes et la réverbération des harmoniques dans l‘usage de la pédale forte. 

                                                   
31 Olivier MESSIAEN, Musique et couleur, entretiens avec Claude Samuel, Paris, Belfond, 1986, p. 259. 
32 Claude JAMAIN, « Petits oiseaux, gros oiseaux », in Idées de la voix, étude sur le lyrisme occidental, 
Rennes, PUR, 2004, p. 107. 
33 Olivier MESSIAEN, Musique et couleur, op. cit., p. 91. 
34 André Jolivet, cité par Brigitte et Jean MASSIN, Histoire de la musique occidentale, Paris, Messidor, 
1983, t. 2, p. 362. 



 12 

Le débat sur l’oiseau musicien : en quête d’une conjonction 
entre humanité et nature 

Mais justement : face à une telle virtuosité, comment expliquer que Messiaen ait à 
ce point besoin de l‘oiseau pour justifier sa musique ? La question peut sembler 
rhétorique, tant il est évident que c‘est précisément la métamorphose alchimique du 
chant de l‘oiseau en musique qui est au fondement de la spiritualité du compositeur. 
Pourtant, lui-même semble parfois faire de la musique un absolu en soi. 
 

Les arts, et spécialement la musique, mais aussi la littérature et la peinture, nous permettent de 
pénétrer dans des domaines qui sont non pas irréels, mais au-delà de la réalité. Il s‘agissait pour 
les surréalistes du domaine onirique ; pour les chrétiens c‘est du domaine de la foi. Bienheureux 
ceux qui n‘ont pas vu et qui ont cru. Ils n‘ont pas vu mais ils ont la secrète intuition de ce qu‘ils 
ne voient pas. Or, je pense que la musique, plus encore que la littérature et la peinture, est 
capable d‘exprimer cet aspect du rêve, des contes de fées, de l‘au-delà, cet aspect surréel des 

vérités de la foi35. 

 

N‘y a t il pas dans cette formulation une filiation, même indirecte, avec la façon 
dont d‘autres, avant lui, ont fait de la musique instrumentale le canal exclusif de 
l‘accession à une transcendance, voire au divin ? De cette question, et de la 
précédente, c‘est François-Bernard Mache, écrivain, compositeur, musicologue, et 
élève de Messiaen au Conservatoire, qui aide à esquisser les réponses. Selon lui, le 
maître ne part pas de l‘abstraction, mais s‘installe dans le paysage sonore que lui 
fournit la réalité pour en tirer des formes qu‘il constitue en œuvre. Et s‘il fait ainsi, 
c‘est parce que, comme le dit Messiaen lui-même, « la réalité invisible, miraculeuse, 
est plus vraie que le merveilleux des contes de fées » – et il ajoute : « Le Merveilleux 
est mon climat naturel, au sein duquel je me sens bien. J‘éprouve le besoin de vivre 
un Merveilleux mais un Merveilleux qui soit vrai »36. Autrement dit, le merveilleux 
réside dans cette perception de l‘oiseau comme altérité absolue, altérité à laquelle le 
compositeur se confronte, et qui est comme telle pour lui, dans le monde, une figure 
de transcendance. Pour reprendre les termes de Myriam White-Le Goff : « il n‘y a 
guère de voie à la transcendance que dans l‘immanence. Il semble que le merveilleux, 
parfois, ouvre cette voie »37. Et en même temps, ce qui est en jeu est aussi, pour 
Mache comme pour Messiaen, une pensée de l‘unité de l‘univers, un univers comme 
sonosphère où se rassemblent, se croisent et s‘échangent bruits et musiques, au-delà 
des frontières non seulement culturelles, mais aussi des espèces38. C‘est d‘ailleurs en 
ayant à l‘esprit cette perspective qu‘il faut comprendre le débat qui agite 
ornithologues et musicologues : les oiseaux sont-ils musiciens ? Car au-delà du débat 
technique, on se demandera plutôt pourquoi il est si important qu‘ils le soient, dans 
l‘esprit de certains critiques. Pour Michel Poizat, « on ne peut parler de chant animal 
que par métaphore »39. À l‘inverse, François-Bernard Mache toujours – mais il 

                                                   
35 Olivier MESSIAEN, Musique et couleur, op. cit., p. 256. 
36 Olivier Messiaen, in Brigitte MASSIN, Messiaen, une poétique du merveilleux, Paris, Alinea, 1989, 
p. 22 et 83 pour cette citation et la précédente. 
37 Myriam WHITE-LE GOFF (dir.), Merveilleux et spiritualité, Paris, PUPS, 2014, p. 10. 
38 « La poétique que j‘esquisse repose donc sur un postulat moniste affirmant […] l‘unité de l‘univers 
comme sonosphère externe où les bruits et les musiques se croisent, s‘échangent, s‘hybrident, sans 
s‘arrêter aux douanes culturelles, ni même parfois aux limites des espèces » ; voir François-Bernard 
MACHE, Entre l’observatoire et l’atelier, Paris, Kimè, 1998, p.113-114. Merci à Patrick Quillier pour 
nous avoir fait découvrir l‘œuvre et les écrits de F.B. Mache.  
39 Michel POIZAT, Variations sur la voix, Paris, Anthropos, 1998, p. 8. 



 13 

s‘appuie sur une série imposante de références, de William Thorpe à Nicolas Ruwet40 
– démontre comment la grive musicienne double ses motifs comme Debussy, sous-
entendant par cette formulation même l‘intention compositrice de l‘oiseau, à l‘égal du 
musicien Quoi qu‘il en soit, pour Patrick Quillier, commentant François-Bernard 
Mache, la musique, adossée à la nature, et donc en dialogue avec autre chose qu‘elle-
même, « réconcilie l‘innocence animale et l‘illumination poétique contre les sordides 
complots humains », et remet l‘homme à sa place dans un monde où il n‘est pas tout 
seul41. 

Incarnation et spiritualité 

Ajoutons une dernière remarque sur la dimension spirituelle de la musique dans sa 
référence à l‘oiseau – remarque qui nous ramène aussi à Beckett, voire à Yeats. Car 
nous ne pouvons nous empêcher d‘exprimer ici le désarroi qui nous prend parfois à 
l‘écoute de cette musique : si elle use, à coup sûr avec génie, de toute la palette des 
ressources du piano, elle ne nous semble pas moins par moment éloignée d‘une 
organicité pneumatique, vibratoire, percussive, dont nous rêvons pourtant lorsqu‘il 
s‘agit de tenter de faire se rejoindre immanence et transcendance, chant du monde et 
composition musicale. Du reste, c‘est aussi ce que semble dire Michel Chion de 
Messiaen, à propos du Merle noir, pour flûte et piano : 
 

On a souvent noté que le système mélodique et harmonique de Messiaen […] est contemplatif et 
statique : il ignore volontairement la notion de tension / détente, aucun accord, aucune ligne 
mélodique ne se présente comme une question, une attente, que viendrait combler l‘accord 
suivant, ou la mélodie suivante. Il n‘y a apparemment aucune question ni réponse42. 

 

Une telle remarque n‘est pas sans lien avec les réflexions de Michel Poizat sur la 
figure de l‘ange dans l‘histoire de la musique opératique. Selon Poizat, l‘ange est, dans 
la construction esthétique et spirituelle de Messiaen, le prolongement de l‘oiseau. Il 
est voix pure, c‘est-à-dire pure énonciation, hors de tout énoncé, échappant à 
l‘emprise du temps, du langage, et pour tout dire, de tout signifiant. Pour le croyant 
Messiaen, il est le Verbe même43, une musique sans auteur. De la même façon, l‘ange 
est pour Yeats l‘absolu de la voix : ainsi, dans la pièce The Hour Glass (Le Sablier), il 
est fait mention d‘un ange que l‘on doit distribuer, selon une didascalie, 
indifféremment à un acteur ou une actrice, pourvu qu‘il ou elle ait « the right 
voice » ; mais l‘on ne saura jamais quel doit être l‘attribut de cette voix pour qu‘elle 
soit right. Quant à Beckett, la « petite voix » de Comment c’est a peut-être quelque 
chose d‘angélique. Chez tous trois, en tout cas, est inscrite dans la création cette quête 
de la voix première, celle qui rassemble les genres, en même temps que la parole et la 
musique, le sujet et le monde et, peut-être, l‘immanent et le transcendant ; celle aussi 
qui est au seuil à la fois du cri et du silence, et dont le silence est le lieu d‘origine – la 
« voix oiseau ». 

                                                   
40 Il cite en effet, de Nicolas RUWET, Langage musique poésie, Paris, Seuil, 1972 ; de l‘ethnologue 
Peter MARLER, Birdsong : the acquisition of a learned motor skill, Trends Neurosciences 3, 1981, 
p. 88-94 ; de William THORPE, Bird-Song. The biology of vocal communication and expression in 
birds, Cambridge, Cambridge University Press, 1961. Concernant François-Bernard Mache lui-même, 
voir Musique-Mythe-Nature, Paris, Aedam Musicae, 2015. 
41 F. B. MACHE, Revue Musicale 314-315, Les mal entendus, 1978, p. 21. 
42 Michel CHION, « Le silence chez Olivier Messiaen », Accents, 34, janvier-février-mars 2000, p. 28-
29. 
43 Claude JAMAIN, op. cit., p. 110. 



 14 

Conclusion 

À l‘issue de ces réflexions, on comprend que le point nodal des œuvres étudiées ici 
est, sous des formes variables, la rencontre entre un imaginaire musico-linguistique 
et les préoccupations spirituelles d‘une conception chrétienne du monde. Pour les 
trois, il s‘agit de déchirer un voile qui est peut-être celui du Temple. Yeats en parle 
explicitement dans ses mémoires. Beckett, nous l‘avons entendu un peu plus haut. 
Quant à Messiaen, s‘il ne parle pas de voile, il parle d‘un au-delà du temps et de 
l‘espace : 
 

Il faut passer par la Mort et la Résurrection, ce qui suppose le saut hors du Temps. […] La 
musique peut nous y préparer […]. En effet, la musique est un perpétuel dialogue entre l‘espace 
et le temps, entre le son et la couleur, dialogue qui aboutit à une unification : le Temps est un 
espace, le son est une couleur, l‘espace est un complexe de temps superposés, les complexes de 
sons existent simultanément comme complexes de couleurs. Le musicien qui pense, voit, 
entend, parle au moyen de ces notions fondamentales peut, dans une certaine mesure, 
s‘approcher de l‘au-delà44. 

 

S‘y joue aussi, malgré tout, le lien avec une religion de l‘art venue directement de la 
pensée romantique. Cela dit, ce qui les démarque tous trois de Novalis et Schlegel est 
tout de même que sous des formes diverses, les rassemble un même équilibre entre 
l‘écoute sensible du monde et la construction d‘un monde idéal. Pour les écrivains 
comme pour le musicien, la musique est à la fois charnelle et spirituelle, connectée au 
Verbe mais aussi à la sensualité du corps. 
 

                                                   
44 Olivier Messiaen (1978), cité par Brigitte et Jean MASSIN, op. cit., p. 365-366. 



 15 

Bibliographie 

BECKETT, Samuel, L’Innommable [1953], Paris, Minuit, 2004. 
—, Disjecta, Miscellaneous Writings and a Dramatic Fragment, Princeton UP, ed. 

Ruby Cohn, 1973 et Londres, John Calder, 1983. 
—, Molloy [1951], Paris, Minuit, 1982. 
—, Comment c’est, Paris, Minuit, 1961. 
 
CHION, Michel, « Le silence chez Olivier Messiaen », Accents, 34, janvier-février-

mars 2000. 
 
CLÉMENT, Bruno, L’Œuvre sans qualités, rhétorique de S. Beckett, Paris, Seuil, 

1994. 
 
DAHLHAUS, Carl, L’idée de la musique absolue, une esthétique de la musique 

romantique (1re éd. 1978), Paris, Contrechamps, 1997. 
 
GUERNE, Armel, Les romantiques allemands, Paris, Phébus, « Libretto », 2004. 
 
HOFFMANN, E.T.A., Kreisleriana, cité par SOUNAC, Frédéric, Modèle Musical et 

composition romanesque, genèse et visage d’une utopie esthétique, Paris, Garnier, 
2014. 

 
HOLLOWAY, Joseph, Impressions of a Dublin Playgoer, Carbondale and 

Edwardsville, Southern Illinois University Press, 1967. 
 
JAMAIN, Claude, « Petits oiseaux, gros oiseaux », Idées de la voix, étude sur le 

lyrisme occidental, Rennes, PUR, 2004. 
 
KNOWLSON, James, Samuel Beckett, trad. Oristelle Bonis, Arles, Actes Sud, 1999. 
 
LANÇON, Philippe, Libération, 21 mars 2007. 
 
MACHE, François-Bernard, Entre l’observatoire et l’atelier, Paris, Kimè, 1998. 
 
MACHE, F. B., Revue Musicale 314-315, Les mal entendus, 1978. 
 
MARLER, Peter, Birdsong : the acquisition of a learned motor skill, Trends 

Neurosciences, 3, 1981, p. 88-94. 
 
MASSIN, Brigitte, Messiaen, une poétique du merveilleux, Paris, Alinea, 1989. 
 
MASSIN, Brigitte et Jean, Histoire de la musique occidentale, Paris, Messidor, t. 2, 

1983. 
 
MESSIAEN, Olivier, Musique et couleur, entretiens avec Claude Samuel, Paris, 

Belfond, 1986. 
 
Musique-Mythe-Nature, Paris, Aedam Musicae, 2015. 



 16 

POIZAT, Michel, Variations sur la voix, Paris, Anthropos, 1998. 
 
QUILLIER, Patrick, « Des acousmates d‘Apollinaire aux voix de Bonnefoy, quelques 

réflexions sur la ―fine écoute‖ », in Jean-Louis BACKÈS, Claude COSTE et Danièle 
PISTONE (dir.), Littérature et musique dans la France contemporaine, 
Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg, 2001, p. 181-191. 

—, « Entre bruit et silence, Yves Bonnefoy maître de chapelle », Littérature, 127, 
« L‘oreille, la voix », septembre 2002, p. 3-18. 

 
RUWET, Nicolas, Langage musique poésie, Paris, Seuil, 1972. 
 
SCHAEFFER, Jean-Marie, L’Âge de l’art moderne, Paris, Gallimard, 1993. 
 
SCHUCHARD, Ronald, The Last Minstrels, Yeats and the Revival of the Bardic Arts, 

Oxford, Oxford University Press, 2008. 
 
THORPE, William, Bird-Song. The biology of vocal communication and expression 

in birds, Cambridge, Cambridge University Press, 1961. 
 
WHITE-LE GOFF Myriam (dir.), Merveilleux et spiritualité, Paris, PUPS, 2014. 
 
YEATS, W.B., Autobiographies, London, Macmillan, 1955. 
—, Enfance et jeunesse resongées, traduit de l‘anglais par Pierre Leyris, Paris, 

Mercure de France, 1965. 
—, Variorum Editions of the Poems of W.B. Yeats (1re éd. 1957], ed. Peter Allt and 

Russell Alspach, Londres, Macmillan, 1989. 
—, The Shadowy Waters (version non publiée), in Michael SIDNELL, Druid Craft, 

the Writing of The Shadowy Waters, The University of Massachussetts Press, 
1971. 

—, At the Hawk’s Well, in Variorum Edition of the Plays of W.B. Yeats [1966], ed. 
Russell Alspach, Londres, Macmillan, 1989. 

—, Au puits de l’épervier suivi de Le songe des squelettes, traduction de François-
Xavier Jaujard, Paris, La délirante, 2002. 

—, « The Symbolism of Poetry », in Essays and Introductions, Londres, Macmillan, 
1961. 

—, Per Amica Silentia Lunae in Collected Works of W.B.Y., volume 5 : Later Essays, 
ed. William H. O‘Donnell, New York, Ed. Scribner, 1994. 


