
 1 

 
 
 

Numéro 4 (1)décembre 2018 
_____________________________________________________ 

 
Le dépaysement dans la littérature et le cinéma aux XXe et XXIe siècles 

_____________________________________________________ 
 

Avant-propos 
 

Marie-Hélène BOBLET et Marie HARTMANN 
Univ. de Caen Normandie, LASLAR, EA 4256 

 
 

Le dépaysement peut sembler une notion inactuelle, voire vide de sens dans un 
monde globalisé. Le terme n’aurait-il pour autant qu’une fonction de slogan 
publicitaire pour les marchands de tourisme ? Loin de là. Car, sitôt que nous 
effectuons un pas de côté, c’est-à-dire un déplacement de point de vue, nous 
mesurons immédiatement à quel point cette notion nourrit notre actuel rapport au 
monde comme inscription dans un espace élargi, dans lequel, précisément, nous 
sommes invités, ou enjoints, à nous déplacer. Il se pourrait bien même que 
l’expérience du dépaysement, qui a caractérisé le vécu des Occidentaux, soit plus que 
jamais désirable. La crise de la conscience occidentale – ou plutôt les crises répétées 
qui ont fondé la culture occidentale – se mesure aux révolutions anthropologiques 
successivement représentées par la révolution copernicienne, le darwinisme et 
l’invention de l’inconscient, comme le rappelait Jacques Poirier en introduisant le 
colloque qui s’est tenu à Caen en octobre 2017, dont ce numéro est le fruit. 
L’Occidental est celui qui n’a cessé de se déporter de l’ordre théologique vers l’ordre 
politique, de se dépayser, géographiquement et culturellement. La découverte du 
Nouveau monde amplifia ce décentrement. La curiosité, émotion moderne par 
excellence, s’assouvit et se creusa d’un même mouvement. En même temps qu’elle 
favorisait le déplacement physique et le décentrement mental, elle les menaçait, 
puisque la prétention à l’universalisme inscrite dans le Christianisme inspirait l’esprit 
colonisateur, au risque de réduire les différences, donc les conditions de possibilité 
du dépaysement. L’inquiétude contemporaine issue de la mondialisation suscite une 
réflexion capitale sur cette perte objective, et sur son prix subjectif. Elle est en outre 
nourrie par le développement des revendications post-coloniales, qui témoignent de 
la richesse de la diversité, de la discordance et de la polyphonie de cultures menacées 
par cette uniformisation. Étudier les œuvres cinématographiques et littéraires qui 
mettent en récit, en voix ou en scène cette épreuve est ainsi singulièrement opportun. 
 

La formation du mot dé-pays-ement conduit d’abord à interroger les 
sédimentations sémantiques du mot à travers le temps, à partir du radical « pays ». 
Le sens objectif du déplacement et de la perte de repères – privation sur laquelle 



 2 

insiste le préfixe – s’est doté de la dimension subjective de la désorientation et du 
désarroi. Au mot « pays » sont appariés des termes comme « lieu » et « terre », bien 
différents de « circonscription » et « espace ». Les partages entre eux créent un 
contraste entre les connotations affectives ou les invitations au vagabondage d’une 
part, et d’autre part, la délimitation administrative de régions étiquetées, qui, 
auparavant, étaient des pays autonomes, avec leurs coutumes et leurs droits. Ces 
écarts font apparaître les oppositions entre la dimension d’exploration et celle 
d’appropriation et entre la dimension d’inscription mémorielle, de traces, par 
distinction avec le découpage géographique. Ils ont un aspect tout à la fois politique 
et existentiel. 

L’image de l’arrachement à un pays que mobilise l’étymologie (dé-payser) 
fonctionne comme une métaphore de l’être contemporain mondialisé, qui cherche 
néanmoins sans cesse à configurer un lieu qui lui corresponde. Elle porte le 
tiraillement entre sentiment de perte et envie de voyage et d’aventures. Car comme 
l’écrit Malraux, « L’aventure commence par le dépaysement, au travers duquel 
l’aventurier finira roi, fou ou solitaire ». Et comme le mot « départ », elle implique ce 
dont il faudra se départir et ce qu’il conviendra de découvrir, pourvu d’un regard neuf 
et vierge. 

Le dépaysement est l’opposé de l’exotisme, qui évoque un pittoresque un peu 
superficiel, l’exploration d’un ailleurs déjà balisé et vu du point de vue centripète de 
l’occidental. Le dépaysement au contraire s’associe à l’errance, au mouvement sans 
but établi, sans tâche à accomplir, libérant l’attention à l’inconnu du moment. Conçu 
comme égarement, il offre la chance d’une perte compensée par l’invention d’un 
cheminement propre, inédit, original, par l’occasion d’une acclimatation et d’une 
appropriation de l’espace et du temps. En effet, la suspension de la finalité favorise 
l’approfondissement de l’instant plutôt que le minutage réglé de la 
consommation d’espaces naturels ou socialisés. 
 

Au-delà de la notion qui unit espace et déterritorialisation, l’émotion du 
dépaysement recouvre l’impression mêlée que relatent certains écrivains lorsqu’ils 
se trouvent déroutés dans des lieux aux bornes incertaines, et l’étonnement fécond 
qui conduit à interroger la notion même de frontière et, plus avant, celle de norme. 
Elle suppose, outre une disponibilité intellectuelle et sensuelle à l’autre, une diction 
singulière et singularisante. Elle renvoie aux possibilités de découverte 
qu’offrent ces échappées dans des paysages qui relèvent d’une géographie physique 
mais aussi mentale, linguistique et poétique. Perdre ses repères et ses idiomes 
familiers mène à relativiser les valeurs établies, à percevoir préjugés et clichés. En 
empruntant des chemins non balisés, la pensée comme le corps et la langue détellent, 
et se confrontent à ce qui diffère. Ce bouleversement perceptif et cette rupture des 
amarres peuvent être déstabilisants et inquiétants pour l’identité de tout sujet, dans 
la mesure où celle-ci est entée sur une somme d’habitudes, c’est-à-dire sur ce que l’on 
n’examine pas, ou plus. La désorientation fait ressurgir les interrogations 
sur l’affiliation et la provenance. Elle met en branle l’idée même d’un point 
d’attache, d’un sol ou d’une langue qui fonctionnerait comme un socle fondateur et 
protecteur. Réfléchir aux conditions de possibilité du dé-paysement permet de 
mettre à l’épreuve les concepts d’unité et d’organicité implicités par le radical du mot, 
et d’en envisager les implications politiques dans le sillage de l’essai écrit par Jean-
Christophe Bailly en 2011, Le Dépaysement. Voyages en France. 
 



 3 

La puissance des images, la force de proposition des métaphores ne 
sont-elles pas au cœur de l’expression et de la transmission de l’expérience 
dépaysante ? En tant qu’elles déplacent un objet de notre perception habituelle vers 
une autre, elles permettent d’en révéler la bordure d’invisible et l’aspect impensé. Le 
transport métaphorique introduit l’inédit dans le quotidien, et déroute le bon sens. 
Comme expérimentation formelle, le dépaysement linguistique, stylistique ou 
générique invite le public ou le lectorat à participer à l’expérience phénoménologique 
vécue, à coopérer, sur le plan et dans le temps de la réception, à l’esthétique de la 
surprise, qui en passe par le décadrage et le transfert. Du créateur au récepteur, 
sont requises une forme d’audace, une prise de risque, une manière aussi de faire 
place à la chance entendue comme évènement qui survient sans raison, qui 
interrompt l’enchaînement rationnel et traditionnel ou les codes de lisibilité 
conventionnels. 
 

Les communications réunies dans ce volume donnent à lire la variété des 
approches de cette notion, esthétiques – poétiques, romanesques, dramatiques et 
cinématographiques – mais aussi ethnologiques, anthropologiques et ontologiques. 
Le dépaysement conduisant à se voir, et même à se vivre, comme un autre. Loin de se 
limiter à la géographie, la notion apparaît comme un carrefour de champs 
disciplinaires. 

La succession des articles permet d’abord de revenir avec Anne-Isabelle François 
sur le syntagme commun : « la langue maternelle ». Elle s’intéresse aux écrivains qui 
cherchent à « déconstruire la naturalité supposée de cette expression ». Par la 
défamiliarisation qu’induit l’hétérolinguisme, le mélange des alphabets/idéogrammes 
et des typographies, certains vont jusqu’à déployer des écritures dans lesquelles 
demeurent des zones opaques, résistant à toute compréhension simple, à toute 
évidente traductibilité. Cette entreprise a partie liée avec des contextes postcoloniaux. 
Interrogeant par la discordance polyphonique non seulement l’identité mais aussi 
l’autorité, ces « écrivains tentent de négocier les différentes forces culturelles et 
politiques qui interagissent avec une intensité accrue ». 

Se sentant étrangers, ou encore classés comme tels dans leur pays d’origine ou 
d’exil, ils se recréent une affiliation linguistique. Dans une même période de mise en 
question de la colonisation, l’écrivain Albert Camus, dont Pierre-Louis Rey présente 
l’œuvre, ne se départira jamais d’un sentiment d’exil, loin du soleil de son Algérie 
natale, imaginairement associée à la Grèce antique et au deuil d’une origine que la 
modernité a désespérément recouverte. Il n’a d’autre recours que d’adopter la langue 
française comme nouvelle patrie. Claire Lechevalier analyse également des 
personnages rejetés, exclus de leur communauté d’origine. La pièce de Peter Handke, 
Par les villages, reprend cette idée, chère à l’auteur, selon laquelle la patrie ne peut 
s’identifier au pays natal réel, mais doit se redéfinir par le détour, se réinventer par 
l’écriture : ici, la non-reconnaissance du lieu d’origine n’est pas déceptive, elle appelle 
le recours à l’origine tragique du théâtre qui assume l’énigme et la question. Ainsi 
libérée du drame et du sens, la parole peut transmettre l’expérience sensible d’un re-
paysement fondé non sur la filiation mais sur le désir de partage. 

Ce détour, ce léger décalage produit dans le genre dramatique par l’appel à la 
tragédie grecque peut être créé par un choix non pas générique, mais grammatical : 
celui de faire un usage inédit des conjugaisons verbales. Christian Doumet met en 
valeur l’analyse proustienne de la phrase de Flaubert. L’introduction de « l’éternel 
imparfait », temps « partagé entre le révolu et l’irrésolu », déclenche une sorte 



 4 

d’ondulation mélancolique et de battement d’impatience qui, sans se replier sur le 
passé, ouvre l’horizon existentiel de l’attente. D’ailleurs, ce déport caractérise la 
fonction narrative depuis Flaubert : ouvrir la voie aux aventures ordinaires, mais 
singulières, en se détournant des destins tragiques et des récits épiques. 

Le flottement du temps et de l’être sensible chez Flaubert est également au centre 
de l’œuvre de Jean-Philippe Toussaint. Selon Nicolas Pien le narrateur 
d’Autoportrait à l’étranger, qui séjourne en des lieux incertains et indéchiffrables, 
construit sur fond de traces sensibles, et grâce au dépaysement, une identité et un 
parcours qui subsument l’angoisse de la mort. L’incertitude caractérise aussi les 
narrateurs et les personnages de Modiano. Au lieu que les signes se réduisent en 
traces, les traces deviennent signes à la faveur d’un paradoxe temporel. Dans les trois 
romans Quartier perdu, Vestiaire de l’enfance et Voyage de noces, Évelyne Thoizet 
analyse les « deux régimes temporels contradictoires du dépaysement » : s’il 
ressemble d’abord, par sa fulgurance, à une émotion subite et très brève (désarroi, 
surprise, malaise, ou intense bonheur), il affleure d’une sédimentation lente, 
profonde, inconsciente. Ce paradoxe de « résurgence et de dormance » (Bailly) fait du 
dépaysement l’expérience d’une « fausse méconnaissance ». Il renvoie à une 
conception phénoménologique de la mémoire et du temps qui se déploie aussi dans la 
poésie d’André du Bouchet. Anne Gourio rappelle à son propos que le « retour à l’ici 
concret du paysage » et aux espaces nus fait advenir des « résurgences invisibles » 
qui confrontent le sujet, « débouté de sa centralité », à la richesse du présent, entre 
traces issues d’une masse d’oubli et potentialités à venir. 

Ce vacillement du sujet dépaysé est l’un des points centraux soulignés par Jacques 
Poirier. Il distingue « les désemparés, qui attend[a]nt tout de l’ailleurs, ont 
l’impression de ne pas vivre là où ils auraient dû être » des « dépaysés – ceux qui ont 
fait l’expérience d’un dépaysement tout intérieur — [qui] s’aperçoivent soudain qu’ils 
ne sont plus où ils croyaient ». La mélancolie qui les renvoie tous à leurs propres 
limites leur épargne l’enracinement physique et mental des « universalistes » qui 
parcourent le monde tout en demeurant identiques à eux-mêmes. Pour eux, le 
déplacement n’est que « confirmation » de leur jugement pré-établi ; ils manquent la 
positivité du dépaysement qui ouvre et relance. 

Camille Gendrault et Isabelle Bernard poursuivent cette réflexion. Elles exposent 
deux visions de la mondialisation. Le cinéaste Alain Gomis fait la « part belle à la 
multiplicité des lieux dans un contexte de mobilité généralisée trop souvent réduit à 
la menace d’une uniformisation galopante ». Il image les possibilités de passage de 
l’un à l’autre en donnant à voir l’exaltante complexité des déterritorialisations et 
d’inédites mises en contact. L’écrivain Patrick Deville s’attache lui aussi aux espaces 
de transit, mais son humeur est plus dubitative. Il se considère comme un « passeur » 
à la fois au sens où il passe de continent en continent et où il transmet une conception 
de l’identité définie comme « infinité de départs possibles ». Mais c’est par 
l’hybridation des formes littéraires que son écriture crée un monde où soient encore 
possibles voyage et dépaysement. En tant qu’écrivain voyageur, il rejoint Philippe 
Vasset et Sylvain Tesson qui arpentent également l’espace, mais à l’échelle de la 
France. Tous deux empruntent « des chemins de traverse pour faire exister une carte 
alternative, une carte du dépaysement qui propose un autre point de vue sur le 
territoire en [se superposant] à la carte institutionnelle du pays ». Violaine Sauty fait 
apparaître chez le second la nostalgie d’une France piétonne, fantasmée, la tentation 
d’un repli barrésien, « comme un retour solitaire dans le passé ». Vasset au contraire 
« ouvre des pistes multiples, défriche et projette des excursions collectives futures » 
en résistant à la vision identitaire étroite et figée des cartes IGN, en pénétrant dans 



 5 

des interstices exclus du territoire réel/légal. Claire Allouche propose une autre 
exploration de ces territoires relégués. Prenant appui sur l’histoire tourmentée de 
l’Argentine, elle rappelle le partage entre la capitale et « l’interior » et la 
survalorisation portègne qu’ébranlent les révolutions formelles accomplies par de 
nouveaux cinéastes. Leur regard sur l’ensemble du pays, intégrant la pluralisation de 
l’identité argentine et décadré de toute approche idéologique, confirme la 
signification politique de toute esthétique. 

Cet objectif est aussi celui de Jean-Marie Straub et de Danièle Huillet. Dans leur 
film Fortini/Cani, ils créent un contraste entre les images utilisées comme vecteurs 
de messages politiques et des images sans fonctionnalité apparente. Les premières 
sont des « preuves » dans les combats qui se nouent autour de la guerre des Six Jours 
et des souvenirs du fascisme qu’elle entraîne en Italie. Les secondes, « pensées 
comme réceptacles des manifestations du monde », dépaysent le spectateur. 
L’analyse de Fabien Meynier met en lumière l’étonnement fécond que produit ce 
cinéma non diégétique qui, en multipliant les points de vue sur des paysages 
méditerranéens connus, en dévoile la méconnaissance, en fait surgir l’inconnu. Le 
politique est repensé comme inscription sensible et variée dans un paysage 
redécouvert. 
 

Les contributeurs de ce volume déploient ainsi les significations des verbes « se 
déplacer », « être désorienté » ou « dépaysé », avec leurs connotations affectives de 
troubles et d’émois, de chagrins et de surprises. Ils s’attachent également aux verbes 
« habiter » et « occuper », en ménageant leurs nuances, en scrutant leurs possibilités 
ou impossibilités dans la mesure où habiter n’est peut-être que faire d’un lieu « la 
surface d’inscription d’un rêve »1. Ils donnent à repenser l’aventure mobile, 
intellectuelle et physique que constitue l’existence humaine, le branle de l’être qu’elle 
induit avec ses enchantements et ses déconvenues. Et, parallèlement, le propre de 
l’expérience esthétique qui noue l’imaginaire aux espaces en les décadrant, c’est-à-
dire en les inventant au sens où celui qui découvre un trésor en est dit l’inventeur. 
Peut-être, finalement, le dépaysement nomme-t-il la fonction de l’art moderne ? 

                                                   
1 Philippe VASSET, Une vie en l’air, Paris, Fayard, 2018, p. 141. 


