
 1 

 
 
 

Numéro 5 juin 2019 
 

Présences contemporaines 1 
_____________________________________________________ 

 
Michèle Gazier : une traversée des frontières 

_____________________________________________________ 

 
La poétique du secret  

 
Marina SALLES 

Université de La Rochelle, CRHIA 
 
 
Résumé 
Cet essai observe comment le motif du secret de famille, décliné dans plusieurs 
romans de Michèle Gazier, génère une poétique spécifique qui exige du lecteur une 
approche « herméneutique ». Liée autant à « l’imaginaire du repli » qu’à celui du  
« défi » (P. Brunel), la thématique du secret recoupe la problématique de la frontière 
dans son ambivalence. Ce faisant, elle inscrit dans l’écriture romanesque des 
questions existentielles de premier plan concernant la filiation, l’identité, la 
normalité... et invite chaque lecteur à affronter ses propres secrets, à reculer ses 
propres « frontières » morales, idéologiques ou intellectuelles. 
 
Abstract 
This essay observes how Michèle Gazier writes various patterns of family secrets in 
several of her novels, using a specific form which asks the reader an « hermeneutic 
approach ». Linked, in the imagination, both to challenge ant to retreat, the theme 
of secret crosses the problematic of borders in its complexity. In front of different 
existential questions about filiation, identity, normality… thus raised in these 
fictions, the reader is urged to confront his own secrets and to move his own moral, 
ideologic and intellectual boundaries. 
 
Mots-clés : secret, famille, Histoire, identité, frontières, poétique, lecture 
herméneutique, imaginaire.  
 
Keywords : family secret, history, identity, borders, hermeneutic approach, 
imagination. 



 2 

Plan  

Variations sur le motif du secret 

La Poétique du secret 

Le secret et la problématique de la frontière 

Bibliographie 

  



 3 

Écrire, dit-on, c’est voir derrière les choses et les êtres1. 

 

Bien que très ancien, le thème du secret, et en particulier du secret de famille dont 
le mythe d’Œdipe est le paradigme, n’acquiert un véritable statut littéraire qu’à partir 
du XVIe siècle avec la valorisation de l’individu, de ce moi intime que Pascal jugeait 
« haïssable », mais qu’exaltait Madame de Lafayette dans La Princesse de Clèves. Il 
connaît un important développement aux XIXe et XXe siècles dans les écrits de 
l’intériorité, poésie, roman, journaux intimes : du « secret douloureux » qui « faisait 
languir »2 Baudelaire au « misérable petit tas de secrets » par quoi Malraux définit la 
condition humaine dans Les Noyers de L’Altenburg. 

Chaque roman, ou presque, de Michèle Gazier contient un, voire plusieurs secrets : 
secrets de famille, personnages aux vies énigmatiques en relation parfois avec 
« l’histoire majuscule »3, voire évocation de cette nébuleuse qui constitue l’identité 
irréductible de chaque être et confine au mystère ontologique, malgré les clés 
proposées par la psychanalyse pour en explorer les arcanes. Partant de la polysémie 
du mot « secret » (du latin secretus, séparé) qui désigne à la fois ce qui est écarté, 
occulté, et « un mécanisme ingénieux, un mode de connaissance qui permet 
d’atteindre un but »4, nous observerons en premier lieu les variations du motif du 
secret dans un corpus de romans qui va d’Histoires d’une femme sans histoire5 
(1993) à Silencieuse (2017) pour montrer la continuité du motif, avec toutefois une 
focalisation plus importante sur cinq romans peut-être moins connus que Le Merle 
bleu ou Le Fil de soie, mais qui tous s’organisent autour d’un secret de famille à 
élucider. 

Les théoriciens s’accordent à distinguer le secret de l’énigme et du mystère par la 
présence impérative de « la triade entre détenteur, dépositaire et tiers-exclu »6 Ŕ
 celui qu’il faut tenir à l’écart du dévoilement le plus longtemps possible Ŕ, ce qui 
dans un roman correspond aux trois instances respectives du personnage, du 
narrateur et du lecteur. À la lumière des travaux sur la sémiologie et l’imaginaire du 
secret, dont le livre éponyme de Pierre Brunel7, nous analyserons comment la 
thématique du secret à percer ou à préserver est génératrice d’une poétique 
particulière qui mobilise la curiosité, la vigilance, l’imagination du lecteur, et 
comment par sa « nature double » qui dissimule et enferme, mais dont seule la mise 
à jour fonde l’existence, le secret recoupe et interroge la problématique de la frontière 
dans son ambivalence. 

Variations sur le motif du secret 

On a tout de même le goût du secret dans cette famille8. 

  

                                                   
1 Michèle GAZIER, Un Soupçon d’indigo, Paris, Éditions du Seuil, 2008, p. 54. 
2 BAUDELAIRE, « La Vie antérieure », Les Fleurs du mal. 
3 M. GAZIER, Silencieuse, Paris, Éditions du Seuil, 2017, p. 52. 
4 François VIGOUROUX, Le Secret de famille, Paris, Fayard/ Pluriel, 2010, p. 111. 
5 M. GAZIER, Histoires d’une femme sans histoire, Paris, Julliard, 1993. 
6 Corinne BLANCHAUD et Violaine HOUDARD-MEROT, « Le Secret métaphore de l’écriture », 
Avant-propos de Écritures du secret, « J’avance masqué », Université de Cergy-Pontoise, 2009, p. 8. 
7 Pierre BRUNEL, L’Imaginaire du secret, Grenoble, Ellug, Université Stendhal, 1998. 
8 M. GAZIER, Un Cercle de famille, Paris, Éditions du Seuil, 1996, p. 68. 



 4 

 Un Soupçon d’indigo, Un cercle de famille, Mont-Perdu9, Histoires d’une femme 
sans histoire déclinent autant de variations sur ces secrets profondément enfouis 
dans l’histoire des familles et dont l’opacité, source de trouble, voire de malaise pour 
les descendants, rend nécessaire l’enquête de celle ou celui qui désire se soustraire au 
poids des silences, des interrogations, à la hantise de figures spectrales. Ainsi, dans 
Un Soupçon d’indigo, une jeune fille part sur la trace de son grand-père, Maurice, qui 
a quitté sa famille pour Marie-Galante, île dans laquelle il s’est littéralement dissout. 
Un Cercle de famille décrit les investigations d’une jeune femme qui, enceinte d’un 
enfant qu’elle désire prénommer Clément, reconstitue la généalogie familiale sur 
quatre générations et exhume d’un oubli frappé d’opprobre la figure d’un premier 
Clément, ancêtre peu recommandable dont il lui faut percer le mystère pour évacuer 
l’angoisse d’un éventuel « atavisme ». On peut parler de variations ou de modulations 
au sens musical lorsque certaines scènes ou situations reviennent d’un livre à l’autre, 
diversement orchestrées. Ainsi de la rupture de transmission par l’exil inexpliqué 
d’un maillon de la chaîne familiale qui, brutalement, met « une frontière entre lui et 
ses origines »10. « Quel secret, quel souvenir odieux le retenait loin de ce lieu ? 
[L’Espagne] ». « Pourquoi émigrer si l’on n’est pas pauvre ? »11 interroge Céline qui 
émet l’hypothèse que « la rupture définitive de Clément avec son enfance cachait de 
douloureuses querelles, des déchirements »12. La question se pose également pour 
Alice, l’héroïne de Mont-Perdu, dont l’aïeul s’est brusquement arraché au berceau 
familial transmis depuis des générations pour s’expatrier en France. La description 
d’une « demeure » comme un possible « paradis, là-bas, dans la lumière noire de ces 
ciels bleu-marine » introduit l’énigme : « Pourquoi est-ce que ça ne l’a pas été pour 
lui ? »13. Un pays devenu tabou pour ses parents, une grand-mère désireuse de 
gommer son passé après la mort violente de son mari dans des conditions restées 
obscures : ce sont ces comportements inexplicables qui conduisent la jeune Alice à 
rechercher fiévreusement ses racines espagnoles. 

La question des origines rejoint en effet celle de l’identité, que le secret rend 
problématique : comment se construire avec de telles béances dans son histoire 
intime ? Comment vivre avec « ce lourd noyau émotionnel que constitue le secret »14, 
selon la formule de François Vigouroux ? Céline s’interroge sur la part « d’héritage » 
qu’a pu lui laisser l’ancêtre banni et Alice, dont l’enfance fut hantée par tant de 
silences et d’ellipses, ressent le besoin impérieux de retrouver son « hispanité » pour 
se connaître et exister pleinement. Histoires d’une femme sans histoire et Mont-
Perdu modulent dans des tonalités différentes la scène de l’accident mortel de 
l’ancêtre lors de la construction d’un barrage : le style héroï-tragique du premier 
laissant place à un registre plus grinçant dans le second où la rumeur fait courir le 
bruit d’une mort ignominieuse, associe l’accident à des règlements de compte sur 
fond d’adultère et de trahison. Ce qui relie cet aïeul au sulfureux Clément d’Un Cercle 
de famille. Dans Les Garçons d’en face15, toutefois, le secret revêt une forme 
particulière qui concerne non plus le passé du personnage narrateur, mais le présent 
d’une famille bourgeoise que la honte conduit à dissimuler l’existence de deux enfants 
monstrueux. Ce roman, qui aurait pu être inspiré d’un fait divers, illustre « [...] 
l’extraordinaire énergie que les familles déploient pour mettre en place un secret et le 

                                                   
9  M. GAZIER, Mont-Perdu, Paris, Éditions du Seuil, 2005. 
10 Ibid., p. 13. 
11 M. GAZIER, Un Cercle de famille, op.cit., p. 133. 
12 Ibid. 
13 M. GAZIER, Mont-Perdu, op. cit., p. 13. 
14 F. VIGOUROUX, op. cit., p. 3. 
15 M. GAZIER, Les Garçons d’en face, Paris, Éditions du Seuil, 2003. 



 5 

conserver »16. Les codes, les interdits de la morale sociale ou religieuse, qui fixent les 
normes au nom d’un idéal de la famille fondé sur l’ordre, la fidélité, la stabilité, sont à 
l’origine de l’omerta sur les comportements ou les êtres susceptibles d’exposer au 
scandale, à la honte : 
 

L’Histoire des familles ne retient que les personnes honorables, les autres partent dans l’enfer 
des secrets de famille que peu de descendants ont l’audace de débusquer. À quoi bon se faire du 
mal, remuer le fumier ? À quoi bon ?17 

 

Mais le poids de ces conformismes est aussi ce qui pousse à la transgression les 
personnages incriminés. Les romans de Michèle Gazier insistent sur ces filaires qui 
emprisonnent les individus dans la rigueur et l’ennui de pesantes traditions 
familiales. En quittant la France pour Marie-Galante, Maurice, homme d’origine 
modeste marié à une fille de riches vignerons, conventionnelle et « bardée de 
principes », a fui un quotidien étouffant. De même Clément, épris de liberté, 
« homme de passion, aventurier de l’âme, prêt à vivre cent vies à la fois »18 ne peut se 
satisfaire d’une existence bien réglée au sein de ce qu’il appelle ironiquement sa 
« sainte famille »19. L’opprobre longtemps jeté sur l’enfant naturel dans les familles 
bourgeoises, et ce jusqu’à une date assez récente, explique le silence qui entoure la 
naissance de Maria et la nécessité pour elle de retrouver son père biologique20. Celles 
ou ceux qui cherchent à dévoiler le secret sont eux-mêmes des êtres en voie de 
transgresser les interdits de l’ordre familial ou social : on apprend ainsi que Lucie, la 
petite fille prête à tout abandonner, est plus à même d’enquêter sur la disparition de 
Maurice que la fille Isabelle, « trop timide, trop timorée peut-être [...] »21. Dans Les 
Garçons d’en face, la révolte d’Élise, la narratrice, contre le « carcan familial »22 
tourne naturellement sa curiosité vers les êtres en marge : l’homosexuel honni, les 
malades qui cachent honteusement leurs plaies et surtout les deux enfants 
monstrueux de la maison voisine. De façon générale, disposer d’un jardin secret, 
voire d’une boîte à secrets, est le moyen pour l’enfant d’échapper aux contraintes et à 
la surveillance familiales, de se libérer momentanément de ce « surmoi de béton 
qu’on appel[le] le respect des parent »23. 

Quand la chaîne des vies personnelles croise la trame de la grande Histoire, que 
cette dernière est à même de bouleverser le fonctionnement des familles et le 
parcours des individus, certains secrets sont étroitement reliés à des événements 
historiques dramatiques. Ce qu’illustre l’identité énigmatique de Louis, le personnage 
de Silencieuse, dont on ne connaît ni le véritable nom, ni la nationalité, ni les raisons 
qui l’ont poussé à s’exiler dans le village perdu de Julien-les-Sources. Dans un 
premier temps, sa maîtresse imagine un « roman possible »24, un drame familial : la 
perte de sa famille dans un terrible accident, avant de comprendre, avec le lecteur, 
que traumatisé par les atrocités nazies, il a rejoint la fraction armée rouge de la Bande 
à Baader en Allemagne, dans les années 70. L’aptitude à changer de nom, voire de 
personnalité, de Simon/Odon/Authon dans Le Fil de soie s’ancre dans sa condition 

                                                   
16 F. VIGOUROUX, op. cit., p. 48. 
17 M. GAZIER, Mont-Perdu, op. cit., p. 157-158. 
18 M. GAZIER, Un Cercle de famille, op. cit., p. 116. 
19 Ibid., p. 130. 
20 M. GAZIER, Histoires d’une femme sans histoire, op. cit. 
21 M. GAZIER, Un Soupçon d’indigo, op. cit., p. 192. 
22 M. GAZIER, Les Garçons d’en face, op. cit., p. 36. 
23  M. GAZIER, Histoires d’une femme sans histoire, op. cit., p. 37. 
24 M. GAZIER, Silencieuse, op. cit., p. 50. 



 6 

d’enfant juif dont les parents ont dû fuir aux États-Unis à cause de la guerre, et qui 
fut tenu de mentir sur son identité pendant toute son enfance. Mais ces livres sont 
surtout l’occasion pour l’auteure de convoquer la douloureuse histoire de la Guerre 
civile espagnole, à forte résonance autobiographique : les brigades internationales, la 
défaite des Républicains et l’arrivée massive en France des réfugiés parqués au camp 
d’Argelès, les problèmes d’intégration à la société française25. Il entre dans les secrets 
de Zita, cette femme en apparence « sans histoire », d’avoir aidé activement les 
Républicains pendant la Guerre civile et d’être une « Juste » qui a recueilli des 
enfants juifs pour les sauver de la déportation. Mention est faite dans plusieurs 
romans d’un personnage qui repasse la frontière pour combattre au côté des 
Républicains espagnols, avant de s’engager dans la Résistance en France, choisissant 
le même camp des deux côtés de la frontière, celui de la liberté, comme le fit le père 
de Michèle Gazier, « l’homme à la canne grise ». Comme pour les souvenirs26, il peut 
exister des secrets-écrans : on découvre ainsi dans Mont-Perdu que le silence 
réprobateur de la grand-mère sur la mort de son mari cache en réalité un autre secret 
« encore moins avouable »27, dissimulé sous les signes extérieurs d’un catholicisme 
zélé : celui des lointaines origines juives de la famille, ces Juifs renégats de Tolède 
assignés aux tâches dégradantes. 

Les romans du corpus mettent donc en lumière « les forces occultes qui fabriquent 
le secret »28 : le conformisme des familles, les diktats de la morale sociale ou 
religieuse, les désordres de l’Histoire, celles qui créent le mal-être et demandent la 
levée du secret, dont l’élucidation constitue la trame romanesque. 

La Poétique du secret 

Paul avait l’art de raconter. Il savait en dire juste assez, jamais trop, pour que son auditoire, moi, 
en l’occurrence, puisse glisser ses propres fantasmes, son imaginaire dans la maille souple de la 
narration29. 

 

Dans ces divers romans, le secret est en effet un puissant ressort fictionnel, tant 
pour l’action que pour l’économie du récit. Le secret n’existant qu’aussi longtemps 
qu’il n’est pas découvert, il induit une forme narrative et une poétique spécifiques 
propres à activer la démarche herméneutique du lecteur, semant judicieusement les 
indices et multipliant les obstacles pour retarder le dévoilement. La citation des 
Garçons d’en face, placée en exergue de ce chapitre, pourrait être une mise en abyme 
de cette écriture à la fois transitive et « oblique »30 qui dose savamment les 
informations pour mieux solliciter la participation active du lecteur. 

L’effet de puzzle est obtenu tout d’abord par un système d’énonciation sophistiqué. 
Harmonieuses ou discordantes, nombreuses sont les voix qui prennent en charge le 
récit dans Histoires d’une femme sans histoire ou Un Cercle de famille, ces romans 
qui tentent de percer l’énigme de personnalités contrastées, mais toutes deux 

                                                   
25 Une Histoire sur laquelle l’auteure est revenue en écrivant le texte d’une bande dessinée consacrée à 
« la Pasionaria », avec B. CICCOLINI (dessin), Paris, Naïve, 2015. 
26 Le « souvenir-écran » désigne en psychanalyse un souvenir en apparence peu important aux yeux du 
patient, mais qui masque en fait un souvenir refoulé. 
27 M. GAZIER, Mont-Perdu, op. cit., p. 59. 
28 F. VIGOUROUX, op. cit., p. 7. 
29 M. GAZIER, Les Garçons d’en face, op. cit., p 116. 
30 Dominique RABATÉ, « Le Secret et la modernité » in D. RABATÉ, (dir.) Dire le secret, Bordeaux, 
Presses Universitaires de Bordeaux, revue Modernités n°14, 2001, p. 16. 



 7 

fascinantes et complexes. La levée du tabou qui touche la vie et la mort de Clément le 
maudit se fait à partir des témoignages de trois générations : le fils Julien, la petite 
fille Florence, l’arrière-petite fille Cécile, future mère de Clément 2. De même, le 
portrait de Zita se construit selon une grande diversité de points de vue Ŕ belle-sœur, 
fille adoptive, Zita elle-même, voire un chauffeur de bus Ŕ, et dans un récit à la 
temporalité très éclatée, un peu à la manière d’un tableau cubiste qui juxtapose les 
différentes facettes, les traits saillants, les aplats, les parts d’ombre de cette existence 
moins ordinaire que ne le suggère le titre. Presque tous les narrateurs sont 
homodiégétiques, selon la terminologie de Genette, ou du moins des témoins directs 
et impliqués, mais situés à une distance suffisante de l’origine du secret pour oser 
entreprendre l’enquête. Dans Un Soupçon d’Indigo, c’est Lucie, la petite-fille, qui se 
rend sur place et s’immerge dans le décor où son grand-père a disparu. La grossesse 
de Cécile, l’arrière-petite fille de Clément, rend urgente la nécessité d’éclairer ce passé 
nauséeux et sa détermination a un effet contagieux sur sa mère qui jusqu’alors avait 
respecté la loi du silence. Dans Les Garçons d’en face, Élise, bien que témoin 
extérieur à la famille stigmatisée, se trouve pourtant mêlée à la diégèse par les liens 
affectifs qu’elle noue avec Lola, la jeune sœur des monstres, et le choc de la révélation 
est tel qu’elle attendra trente années pour « se délivrer d’un secret devenu trop 
lourd »31. Le narrateur principal de Mont-Perdu qui a accompagné pendant des 
années son amie Alice dans la quête de ses origines hispaniques livrera également un 
récit ultérieur, s’étonnant d’avoir tant tardé à le faire. Pour dévoiler la fin de l’histoire, 
il abandonne le « je» et l’adresse à la seconde personne, chargés de « pathos », et se 
fait simple rapporteur des confidences d’Alice sur un mode toutefois plus 
« sentimental que chronologique »32. Tous ont les qualités requises : curiosité, 
écoute, intuition, détermination, absence de préjugés, pour mener à bien ces 
investigations et déjouer les fausses informations véhiculées par les ragots, par la 
rumeur qui « enfle rinforzando »33, comme dans l’air de la calomnie de 
Beaumarchais ou de Rossini. 

 Des témoignages et des souvenirs d’époques différentes qui s’entrecroisent34, la 
recherche de traces dans des cadres spatiaux dispersés35, des supports narratifs 
empreints d’une forte subjectivité Ŕ lettres, journaux intimes36 et même récits de 
rêves37 Ŕ introduisent la fragmentation, rompent avec la mimesis de l’écriture 
biographique traditionnelle ou de « la tranche de vie », distillent une part 
d’incertitude, d’autant que l’auteure du Fil de soie suggère, avec l’image poétique de 
la broderie ajourée, que les « intermittences » de la mémoire laissent toute sa place à 
l’imaginaire : « La mémoire est une dentelle avec de grands jours où passe la 
lumière »38. 

« Le secret, dans la mesure où il doit son existence à sa non-révélation ou à sa 
divulgation différée, est générateur d’écriture du non-dit ou du détour »39. Dans les 
romans du corpus, même lorsque domine la voix surplombante d’un narrateur 
omniscient et que le récit respecte peu ou prou l’ordre chronologique et l’unité de lieu 

                                                   
31 M. GAZIER, Les Garçons d’en face, op. cit., p.  53. 
32 M. GAZIER, Mont-Perdu, op. cit., p. 16. 
33 BEAUMARCHAIS, Le Barbier de Séville, Acte II, scène 8. 
34 M. GAZIER, Histoires d’une femme sans histoire, op. cit. 
35 M. GAZIER, Mont-Perdu, op. cit. 
36 M. GAZIER, Un Soupçon d’indigo, op. cit. 
37 M. GAZIER, Les Garçons d’en face, op. cit. 
38  M. GAZIER, Le Fil de soie, Éditions du Seuil, coll. « Points », 2011, p. 141. 
39 C. BLANCHAUD et V. HOUDART-MEROT, « Le Secret métaphore de l’écriture », op. cit., p. 9. 



 8 

(Les Convalescentes, Silencieuse), l’auteure ne manque pas d’introduire ces  
« morphèmes dilatoires » : « retards, chicanes, arrêts, dévoiements »40, 
caractéristiques, selon Barthes, du « code herméneutique »41. 

Pour ralentir le tempo du récit et résister à la tentation de livrer trop tôt ce qu’ils 
savent, certains narrateurs utilisent la figure de « la réticence » qui joue avec les nerfs 
du lecteur. Sur le point d’expliquer l’anorexie d’Oriane par son passé, la narratrice 
des Convalescentes s’exclame : « Mais là stop ! Bouche cousue ! Porte close ! »42. Le 
texte se fait aphasique, fermé à la sortie des mots comme le corps d’Oriane refuse de 
laisser entrer les aliments. L’information du viol qui a déclenché cette maladie ne sera 
donnée que cent pages plus loin. Comme s’il voulait retarder le moment de mettre fin 
à cette histoire qui le reliait étroitement à l’héroïne, et au lecteur, l’ami d’Alice freine 
son impatience narrative : « Je me laisse emporter. Je vais trop vite »43. Certains de 
ces métadiscours tiennent lieu d’art d’écrire et de lire les romans : « Tout récit est un 
voyage dont il faut respecter le cours. Et qu’importe le bout du chemin »44, affirme 
Ahmed au moment de révéler « [le] terrible et merveilleux secret » du couple du Fil 
de soie, dont il est depuis toujours le dépositaire. 

Le silence étant partie prenante de la poétique du secret, à ces rétentions 
d’informations, aux prolepses elliptiques45 destinées à happer la curiosité du lecteur, 
s’ajoute le silence qui oppresse les détenteurs du secret. C’est pour échapper à la 
prison d’un tel silence chargé de remords et se libérer « d’un secret d’une lourdeur 
écrasante »46 que Louis accepte in fine de livrer, sous le sceau de l’anonymat, la 
confession d’un « terroriste » lors d’une émission télévisée. Dans Les Garçons d’en 
face, la fillette, mise au secret comme ses frères dans la « maison-prison », 
conditionnée à ne rien dire sur sa famille, cache ce silence imposé sous un babil 
inessentiel. Mais un « on » qui lui échappe tel un lapsus freudien atteste l’existence 
des monstres restée jusqu’alors une hypothèse relayée par les ragots : « Lola m’avait 
entrouvert la porte de ses secrets »47, constate la narratrice. D’autres indices : 
d’énigmatiques va-et-vient de voiture, la présence de deux balançoires ou une 
question de Lola à propos de La Belle et la Bête venant corroborer cette découverte, 
Élise n’aura de cesse de mettre en place, avec son ami Paul, tout un dispositif de guet 
et d’investigation pour établir les preuves, « en finir avec les légendes »48. Les 
témoignages qui se recoupent, se complètent, les fausses pistes souvent induites par  
« le pot des potins »49, la dilution des indices au cours du récit, voire des références 
littéraires insolites telle cette page de Colette censée être porteuse d’une révélation, 
mais qui reste sibylline pour l’enquêtrice d’Un Cercle de famille50 : ces procédés 
inscrivent dans le roman le profil d’un lecteur implicite attentif au détail, déchiffreur, 
n’ayant pas droit à la distraction, comme dans une enquête policière. À ceci près que 
dans ces livres on ne recherche pas l’assassin et le mobile, mais une vérité beaucoup 

                                                   
40 Roland BARTHES, S/Z, Paris, Éditions du Seuil, coll. « Points »,1976, p. 82. 
41 Ibid.  
42  M. GAZIER, Les Convalescentes, Paris, Éditions du Seuil, 2014, p. 50. 
43 M. GAZIER, Mont-Perdu, op. cit., p. 212. 
44 M. GAZIER, Le Fil de soie, op. cit., p. 209. 
45 M. GAZIER, Exemples de prolepses : la mention, dans Silencieuse, du drame, de « la tempête » à 
venir (Silencieuse, op. cit., p. 156) et l’utilisation du futur dans un récit au passé pour annoncer que 
« Le scandale dépasserait le cadre mesquin des sarcasmes et des potins ». Ibid., p. 187. 
46 M. GAZIER, Silencieuse, op. cit., p. 191. 
47 M. GAZIER, Les Garçons d’en face, op. cit., p. 88. 
48 Ibid., p. 186. 
49 M. GAZIER, Silencieuse, op. cit., p. 26. 
50 M. GAZIER, Un Cercle de famille, op. cit., p. 47. 



 9 

plus subtile, complexe et indécise. Le détective doit se faire herméneute, car écrire le 
secret pour Michèle Gazier, c’est entreprendre un « voyage de l’autre côté »51 qui 
implique le franchissement de frontières géographiques ou symboliques plus ou 
moins poreuses ou hermétiques. 

Le secret et la problématique de la frontière 

La frontière entre le rêve et la vraie vie est si poreuse52. 

 

Attentif aux rêveries qu’inspire au lecteur l’écriture du secret dans diverses œuvres 
littéraires, Pierre Brunel distingue trois modalités de l’imaginaire du secret : « un 
imaginaire de l’évanescent, un imaginaire du repli, un imaginaire du défi »53. La 
préservation du secret va de pair avec le repli, voire la réclusion volontaire ou 
imposée dans un espace clos, à l’abri d’une frontière géographique ou mentale 
décrétée infranchissable. La nécessité de s’en délivrer suppose à l’inverse de 
contrevenir aux interdits, de forcer les barrières, de défier les conventions. C’est ainsi 
que la poétique du secret recoupe la problématique de la frontière qui réunit 
l’imaginaire du repli, de la séparation, de l’opacité, et celui du défi, de la 
transgression, du passage, d’une possible transparence : « Frontières, opacité et 
transparence » est d’ailleurs le titre d’un tableau du peintre dans Mont-Perdu. 

Plusieurs des romans du corpus se placent dans la zone frontalière entre Espagne, 
Catalogne, Andorre et la région de Béziers, bien connue de Michèle Gazier puisqu’il 
s’agit du berceau familial. L’une des modalités du secret concerne l’expatriation sans 
retour d’un personnage qui quitte l’Espagne pour s’installer en France, une traversée 
de la frontière en sens unique, avec ses conséquences pour les générations suivantes. 
La question de l’émigration, du tiraillement entre deux cultures et des problèmes 
d’intégration au pays d’accueil donne lieu à variations selon les romans. Afin 
d’échapper au mal-être de l’immigré, certains personnages optent pour 
l’acculturation radicale. Ainsi l’aïeul de Mont-Perdu, celui d’Un Cercle de famille ont 
choisi « le côté français de la frontière »54, de même que Julien « se construit 
français » avec acharnement : « J’ai défendu mon identité française à coups de 
poings, de pied, de dents »55. La longue dictature de Franco contribue à accélérer le 
processus de détachement du pays d’origine pour ces défenseurs de la République. À 
l’inverse, l’héroïne de Mont-perdu, qui vit comme une amputation la perte de ses 
racines espagnoles, part à la reconquête de son « hispanité » avec la même rage que 
mettaient sa mère, et Julien, à la faire oublier. Elle s’approprie le catalan qui ne lui 
avait pas été transmis, change son prénom en Alicia, repousse un amoureux pas assez 
espagnol à son gré, adopte certains comportements stéréotypés : un jusqu’au-
boutisme qui tend de fait à reconstruire une frontière. Avec plus de nuances, Antonio, 
un comparse de Histoires d’une femme sans histoire, né en France, va travailler à 
Barcelone « pour se familiariser avec la langue de ses ancêtres et pour savoir enfin de 
quel côté de la frontière son cœur balancerait »56. La frontière s’insinue parfois à 
l’intérieur même des familles, dont l’histoire s’en trouve frappée d’incertitude : « Il y 
                                                   
51 On pense naturellement au titre d’une œuvre de J. M. G. LE CLÉZIO, auteur dont Michèle Gazier est 
proche à plusieurs titres. 
52 M. GAZIER, Un Soupçon d’indigo, op. cit., p. 46. 
53 P. BRUNEL, op. cit., p. 244. 
54 M. GAZIER, Un Cercle de famille, op. cit., p. 79. 
55 Ibid., p. 161. 
56 M. GAZIER, Histoires d’une femme sans histoire, op. cit., p. 79. 



 10 

a deux versions de l’histoire des Rodoreda, une française, et une version catalane 
autrement plus sévère. Selon qu’on se plaçait d’un côté ou l’autre de la frontière, on 
ne voyait pas la même chose »57, lit-on dans Un Cercle de famille. « Vérité en deçà 
des Pyrénées, erreur au-delà »... 

Un Soupçon d’indigo transpose à Marie-Galante cette déterritorialisation 
définitive et radicale jusqu’à l’effacement des traces. En épousant la cause des 
« damnés de la terre », Maurice est passé « de l’autre côté du miroir »58, dressant 
entre lui et son passé une frontière irréversible : « Vous aviez franchi deux barrières 
réputées infranchissables : celle de la couleur et de l’identité. Vous étiez devenu un 
nègre »59. 

Briser les cercles qui emprisonnent, repousser les limites, traverser les frontières 
établies par la société ou par l’histoire : tel est aussi le défi de celles et ceux qui 
veulent mettre au jour le secret. Les frontières territoriales sont les plus faciles à 
franchir. L’héroïne de Mont-Perdu retourne inlassablement en Espagne sur les lieux 
de l’histoire familiale, en quête de signes, de traces mettant sur la voie du ou des 
secrets qui peuvent expliquer le choix de l’exil. La narratrice d’Un Soupçon d’Indigo 
n’hésite pas à dénouer les liens avec sa famille et ses amis, à se dépouiller de tout 
pour tenter de comprendre in situ la dérive et la disparition de son grand-père. Elle 
réalise que pour approcher la vérité de cet homme, il lui faudra aussi se débarrasser 
des limites que posent le langage et la culture. Bardée de mots et de références, elle 
sait que « si cette barrière se craquelle un jour, elle pourra voir enfin derrière le 
miroir, là où dorment les secrets »60. Le secret ayant conduit à une interruption dans 
la transmission naturelle d’une génération à l’autre, pour le lever, il faudrait pouvoir 
franchir la barrière du temps, ce que font par exemple le couple d’enquêteurs de 
Mont-Perdu qui remonte à l’histoire ancienne des Juifs Marranes expulsés de Tolède 
en 149261, ou encore Maria qui croise les fils temporels de la vie de Zita62. Le rêve 
nocturne favorise parfois le voyage temporel, ainsi de cette Natacha qui, dans Les 
Convalescentes, « a traversé les couches d’oubli, les plis du temps »63, mettant Lise 
sur la voie de l’élucidation du secret de Maxime et Daisy. 

Désireuse de franchir « la frontière de l’interdit qui cerne les deux garçons »64, 
Élise fait fi des barrières d’âge et de classe sociale pour se rapprocher de la fillette qui 
sera la principale adjuvante dans sa quête extrême de l’altérité. Une quête présentée 
comme un comble du défi, voire de l’hybris : « Elle voulait être dans le secret des 
monstres comme on est dans le secret des dieux »65. La curiosité à l’égard de « cette 
autre forme de monstruosité qu’est une maladie de peau chronique »66 relève d‘une 
même démarche transgressive : entrer dans la salle de cure est comme « pénétrer 
dans le saint des saints »67. L’approche de la monstruosité ouvre le « moi » de la 
narratrice aux zones enfouies de son « inquiétante étrangeté », la quête du secret 

                                                   
57 M. GAZIER, Un Cercle de famille, op. cit., p 143. 
58  Cf. la référence assez fréquente au livre de Lewis CAROLL, Alice au pays des merveilles. 
59 M. GAZIER, Un Soupçon d’indigo, op. cit., p. 222. 
60  Ibid., p. 60. 
61  Certains ont continué à pratiquer clandestinement leur religion et à parler leur langue : « le ladino, 
un espagnol aux douceurs orientales qui s’était comme arrondi dans le secret des gorges et l’humidité 
des pleurs. » (Mont-Perdu, op. cit., p. 93). 
62 M. GAZIER, Histoires d’une femme sans histoire, op. cit. 
63 M. GAZIER, Les Convalescentes, op. cit., p. 30-31. 
64 M. GAZIER, Les Garçons d’en face, op. cit., p. 45. 
65 Ibid. 
66 Ibid., p. 49. 
67 Ibid., p. 125. 



 11 

pouvant en l’occurrence servir de viatique pour l’exploration de soi. Enfant, ses 
grimaces devant la glace lui avaient révélé « ce monstre qu’[elle] portai[t] en 
[elle] »68. Elle avoue être « hantée » par l’idée d’anormalité et s’interroge sur une 
possible pulsion voyeuriste : 
 

Voulions-nous nous repaître du spectacle sans doute répugnant, peut-être fascinant de la 
monstruosité des garçons d’en face ? Voulions-nous vivre une sorte de film d’horreur dans 
lequel nous tiendrions le rôle du voyeur ?69 

 

Mais aussi attentifs, intuitifs et perspicaces soient-ils, ces enquêteurs se heurtent 
parfois à « l’au-delà du secret »70, ce noyau dur, inatteignable qui constitue l’unicité 
de personnages éminemment romanesques. Le titre Histoires d’une femme sans 
histoire est à ce propos significatif, car il suggère que toute vie, fût-elle ordinaire, 
« sans histoire », est un faisceau complexe recélant une richesse pareille à « ce joyau 
[qui] dort enseveli » dans « Le Guignon » de Baudelaire, dont la présence se révèle 
par éclats dans la fulgurance du poème sans que pour autant le mystère soit élucidé. 
Comme l’observe Pierre Brunel, le secret se loge au creux de l’intime et parfois dans 
l’infime. L’intrigue des Convalescentes enchevêtre en un nœud serré les secrets au 
cœur des vies des divers personnages et place le lecteur devant une multitude de 
questions : d’où provient l’anorexie d’Oriane qui la ramène périodiquement dans ce 
centre de soins ? Comment expliquer le brutal basculement de Lise, l’autre 
convalescente, dans la dépression, et son impression récurrente d’avoir déjà 
rencontré Maxime ? Quel fut le rôle de ce dernier dans la mort de Gladys, sa première 
femme ? Certaines de ces questions trouveront une réponse, d’autres non, car il est 
des secrets, proches du sacré, qui ne peuvent ni ne doivent être découverts ; certaines 
frontières demeurent inviolables. Si les « Histoires d’une femme sans histoire » 
racontées par celles et ceux qui l’ont connue éclairent une part d’ombre de cette 
existence, jamais nous n’aurons la clé qui ouvre « la forteresse intérieure » dans 
laquelle Zita s’est enfermée après la mort de son père, une blessure fondatrice dont le 
récit scande le roman. L’amour lui-même ne garantit pas la transparence totale des 
cœurs et des âmes, car « les remparts de la solitude sont les plus imprenables. On 
naît seul, on meurt seul, on souffre seul, parfois aussi on aime seul »71, profère le 
narrateur dans Mont-Perdu lorsqu’il constate que l’intimité d’Alice, son amie de 
cœur, lui reste forclose. L’image du château-fort inexpugnable se glisse dans le choix 
d’un mot, ainsi de « la frontière qui s’était creusée autour de [Lise] »72. Et dans 
Silencieuse, Louis, le peintre Glauwe et la petite autiste forment « le cercle fermé des 
vieilles âmes »73 dans lequel Ribaute, l’universitaire-écrivain-narrateur, ne peut 
entrer. La personnalité d’Alain Rachet, héros du Merle bleu, reste énigmatique pour 
le lecteur. Est-il un vulgaire usurpateur qui profite de la naïveté du vieux couple ou 
est-il celui qui, lui-même victime de l’Histoire, a introduit l’affection, la fantaisie, la 
poésie dans leur vie et leur œuvre ? La réponse ne figure pas explicitement dans les 
romans, toutefois certaines chutes font figure de sanction narrative et orientent le 
jugement du lecteur. L’accident mortel de Maxime qui s’est pris le pied dans une 
béquille de Daisy semble ainsi relever de la justice immanente74. Inversement 

                                                   
68 Ibid., p. 154. 
69 Ibid., p. 174. 
70 F. VIGOUROUX, op. cit., p. 4. 
71 M. GAZIER, Mont-Perdu, op. cit., p. 156. 
72 M. GAZIER, Les Convalescentes, op. cit., p 86. 
73 M. GAZIER, Silencieuse, op. cit., p. 126. 
74  M. GAZIER, Les Convalescentes, op. cit. 



 12 

l’élégant remaniement de l’article du vieux savant sur le merle bleu par Alain Rachet 
plaide en faveur de la noblesse et de la sincérité d’un personnage qui partage jusqu’au 
bout son mystère avec l’oiseau Monticoli solitarius. La clausule d’Un Cercle de 
famille corrige l’image exclusivement maléfique de Clément qui, victime du cynisme 
de son patron, a préféré « tout perdre » que jouer sa femme aux dés. 

L’idée sous-jacente est qu’il n’y a pas une « Vérité unique [...] de qui que ce soit »75. 
Les romans de Michèle Gazier jouent d’une tension entre le nécessaire ancrage dans 
un passé, une famille, une culture, voire un désir d’enracinement né d’un flottement 
identitaire, et une revendication d’affranchissement, de libre construction de soi, de 
non appartenance. L’auteure évite les explications essentialistes et les jugements 
axiologiques manichéens : bon vs méchant, vertueux vs immoral, normal vs 
monstrueux, pour privilégier les figures de l’entre-deux. Alice connaît les mêmes 
difficultés d’assimilation des deux côtés de la frontière : « fille de réfugiés » en 
France, « frenchie » pour les Espagnols, elle reste « une femme entre deux rives »76, 
ce qu’elle finit par ériger en modus vivendi : « Elle ne revendiquerait jamais plus un 
territoire », choisissant d’être « du pays de sa langue, mais aussi de ses livres »77, 
dans sa fonction de traductrice, c’est-à-dire de passeur. Dans Un Soupçon d’indigo la 
fuite géographique s’est muée en dérive et en métamorphose identitaire. « Je » est 
devenu « un autre ». Au risque de se perdre, au prix d’une dépossession qui rappelle 
la belle maxime de René Char selon laquelle : « on ne taille pas dans sa vie sans se 
couper»78. 

La quête du secret, fût-elle un échec, mène de fait à une découverte de la plus 
haute importance : celle de l’arbitraire, voire de l’inanité des frontières. 
L’investigation d’Alice lui en révèle les origines purement conventionnelles et 
historiques. Le Musée de la préhistoire l’informe de l’absence de frontière entre la 
France et l’Espagne à cette époque, et son ami apprend qu’à Tolède, avant le décret de 
l’Alhambra, « les frontières avaient été un temps abolies entre juifs, musulmans et 
chrétiens »79 qui vivaient alors en harmonie. À Marie-Galante, la séparation entre les 
Blancs métropolitains et la population créole est le fruit d’une colonisation cynique et 
impitoyable que Maurice refuse de cautionner. 

 C’est Alice qui énonce la leçon à tirer. Avec son retour au Mont-Perdu, elle 
 

a bouclé sa boucle. Touché du pied et du regard cette limite fragile et poreuse que l’on nomme 
frontière. Elle avait deviné que les frontières n’existaient que dans nos têtes et sur nos cartes 
géographiques80. 

 

Plus bouleversante encore est, dans Les Garçons d’en face, la découverte d’Élise 
concernant les frontières qui séparent et hiérarchisent les individus en fonction de 
normes arbitraires. Au fur et à mesure de la progression de son enquête, sa réflexion 
rejoint celle de Montaigne sur la barbarie81, ou sur « l’enfant monstrueux »82, avec la 
conscience que « la monstruosité échappe à toutes les analyses et caractéristiques. À 

                                                   
75 M. GAZIER, Un Soupçon, d’indigo, op. cit., p. 83. 
76 M. GAZIER, Mont-Perdu, op. cit., p. 43. 
77 Ibid., p. 216. 
78 René CHAR, Feuillets d’Hypnos, 1943-1944. 
79  M. GAZIER, Mont-Perdu, op. cit., p. 150. 
80  Ibid., p. 216. 
81 MONTAIGNE, « Des cannibals », Les Essais, livre I, chapitre XXXI, Paris, Gallimard, coll. « La 
Pléiade », 1985, p. 201. 
82 Ibid., Livre II, chapitre XXXI, p. 691. 



 13 

moins d’admettre que le monstre c’est toujours l’autre, celui qui n’a pas la même 
peau, le même corps, la même voix, la même langue, les mêmes mœurs »83. 
Lorsqu’Élise parvient enfin à « voir » les garçons difformes non plus avec les 
représentations mentales, « abstraites », nourries de préjugés qu’elle s’en faisait, 
mais avec ses yeux de chair, elle se trouve devant des enfants « maladroits et 
charmants », jouant « comme tous les enfants », « si énergiquement vivants, si aptes 
au bonheur »84. La monstruosité réside moins dans leur apparence physique que 
dans l’ostracisme dont ils font l’objet par les gens dits « normaux ». « Nous appelons 
contre nature ce qui advient contre la coutume », écrivait déjà Montaigne. 

La thématique du secret est ainsi une manière éminemment romanesque pour 
Michèle Gazier de soulever des questions existentielles de premier plan concernant 
l’appartenance, l’identité, la normalité. Vénéneux, heureux, voire sacré, quelle que 
soit sa nature, le secret touche toujours tangentiellement aux grandes questions de 
l’origine, de la filiation, de la responsabilité et du sens de la vie. L’enquête conduit à la 
délégitimation des clôtures érigées par les familles, les classes sociales, les diktats 
culturels, les préjugés. Elle invite à s’aventurer du côté de l’intime, mais toujours dans 
le respect de ce qui est tu, de l’informulé, du mystère des êtres. Le lecteur du 
XXIe siècle ne peut qu’être reconnaissant à Michèle Gazier de lui offrir des romans 
qui préservent l’idée de secret dans son ambivalence à une époque qui prône la 
transparence absolue jusqu’au déballage parfois obscène... Fortement impliqué par la 
poétique du secret, le lecteur est également invité à affronter ses propres secrets, à 
reculer ses propres « frontières » morales, idéologiques, voire intellectuelles. C’est 
ainsi que Jean-Marie Le Clézio lisait Un Cercle de famille à la sortie du livre où il en 
fit une recension dans Le Nouvel Observateur : 
 

Le roman de Michèle Gazier enchante et trouble. Quand nous le refermons, nous savons que 
quelque chose continue à parler en nous, entre mémoire et imaginaire. Comme si, grâce à la voix 
de Michèle Gazier, nous avions, nous aussi, pénétré son cercle de famille85. 

                                                   
83 M. GAZIER, Les Garçons d’en face, op. cit., p.  153. 
84 Ibid., p. 200-201. 
85 J.-M. G. LE CLÉZIO, « Le nouveau roman de Michèle Gazier, Nœud de vipères », Le Nouvel 
Observateur, 12-18 septembre 1996, p. 89. 



 14 

Bibliographie 

BAUDELAIRE, Charles, Les Fleurs du mal (1re éd. 1857) Paris, Gallimard 
« Bibliothèque de la Pléiade », 1961.  

 
BARTHES, Roland, S/Z, Paris, Éditions du Seuil, coll. « Points », 1976.  
 
BLANCHAUD, Corinne et HOUDART-MEROT, Violaine, « Le Secret métaphore de 

l’écriture », Avant-propos de Écritures du secret, « J’avance masqué », Cergy-
Pontoise, Université de Cergy-Pontoise, 2009. 

 
BRUNEL, Pierre, L’Imaginaire du secret, Grenoble, Ellug, Université Stendhal, 1998. 
 
CHAR, René, Feuillets d’hypnos, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la 

Pléiade », 1988. 
 
GAZIER, Michèle, Histoires d’une femme sans histoire, Paris, Julliard, 1993.  
ŕ, Un Cercle de famille, Paris, Éditions du Seuil, 1996. 
ŕ, Le Merle bleu, Paris, Éditions du Seuil, 1999. 
ŕ, Les Garçons d’en face, Paris, Éditions du Seuil, 2003. 
ŕ, Mont-Perdu, Paris, Éditions du Seuil, 2005. 
ŕ, Un Soupçon d’indigo, Paris, Éditions du Seuil, 2008. 
ŕ, Le Fil de soie, Paris, Éditions du Seuil, coll. « Points », 2011. 
ŕ, Les Convalescentes, Paris, Éditions du Seuil, 2014. 
ŕ, Silencieuse, Paris, Éditions du Seuil, 2017. 
 
GENETTE, Gérard, Figures III, Paris, Éditions du Seuil, 1972. 
 
LE CLÉZIO, J.-M. G., « Le nouveau roman de Michèle Gazier, Nœud de vipères », Le 

Nouvel Observateur, 12-18 septembre 1996, p. 89. 
 
MONTAIGNE, Michel (de), Les Essais, Paris, Gallimard, « Bibliothèque de la 

Pléiade », 1985. 
 
RABATÉ, Dominique, « Le Secret et la modernité », in Dominique RABATÉ (dir.), 

Dire le secret, Bordeaux, Presses Universitaires de Bordeaux, revue Modernités 
n°14, 2001. 

 
VIGOUROUX, François, Le Secret de famille, Paris, Fayard/Pluriel, 2010. 


