
 1 

 
 
 

Numéro 5 juin 2019 
 

Présences contemporaines 1 
_____________________________________________________ 

 
Michèle Gazier : une traversée des frontières 

_____________________________________________________ 

 
Le silence de l’enfant comme révélateur du poids de l’Histoire 

 
Françoise HEULOT-PETIT 

Université d’Artois, EA 4028, Textes & Cultures, F-62000 Arras 
 
 
Résumé 
Le roman de Michèle Gazier, Silencieuse, est traversé par un silence pesant qui 
symbolise un questionnement : comment parler d’une période sombre de l’Histoire 
dont chacun porte une trace ? C’est ce que nous explorons en observant d’abord le 
cadre de l’action – un village français – qui repose sur une dichotomie entre 
isolement et surinterprétation des signes. Ensuite, nous verrons comment l’irruption 
de la figure de l’enfant s’impose comme une force transgressive. Enfin, nous 
comprendrons comment l’œuvre expose une réflexion sur la manière dont l’enfant se 
fait révélateur du poids de l’Histoire. 
 
Abstract 
Michèle Gazier’s novel, The Silent Girl, is crossed by a heavy silence which 
symbolizes a questioning: how to speak about a dark period of History everyone 
bears a trace ? This is what we explore first observing the setting –a french village– 
which is based on a dichotomy between isolation and overinterpretation of signs. 
Then, we will see how the eruption of the child’s character imposes itself as a 
transgressive force. Finally, we will understand how the work puts forward a 
reflexion on the manner this child reveals the burden of History. 
 
Mots-clés : Michèle Gazier, silence, transgression, enfance, Histoire  
 
Keywords :Michèle Gazier, silence, transgression, childhood, history 
  



 2 

Plan 

Une campagne française : entre isolement et exposition 

L’irruption de l’enfance : la force transgressive 

L’enfant révélateur de l’Histoire 

Conclusion 

Bibliographie 

  



 3 

Le roman de Michèle Gazier, Silencieuse, est traversé par un silence pesant qui 
prend différentes formes. C’est d’abord celui, apparemment paisible, d’un village 
français du Midi. C’est ensuite le silence de certains personnages : celui menaçant 
d’un homme, Louis, qui cherche à se couper du monde, celui d’un artiste, Hans, qui 
ne sait pas – ou ne veut pas – poser des mots sur son œuvre, celui d’un universitaire, 
Claude, qui ne parvient pas à trouver la justesse des mots écrits, celui d’une jeune 
femme, Annie, qui marche dans la nuit portée par son désir et surtout, celui d’une 
mère inquiète, Sofia, devant son enfant, Valentina, qui ne sait pas maîtriser le langage 
verbal et qui s’abandonne à des cris qui traversent son corps. Ce silence intime, 
exploré dans un lieu spécifique, le village, et incarné dans de multiples figures 
humaines, est à l’image d’un silence plus universel. Il symbolise un questionnement : 
comment parler d’une période sombre de l’Histoire dont chacun porte une trace ? Ce 
silence pesant laisse sourdre des failles qui conduiront à des révélations. L’ensemble 
du roman est donc construit sur une intrigue qui parviendra à sa résolution mais le 
point de vue de l’enfant, silencieuse, restera toujours énigmatique, même si sa mère 
sera parvenue à mieux la comprendre et commencera, peut-être, un chemin avec sa 
fille qui pourrait conduire celle-ci vers une forme de résilience. Mais s’agit-il vraiment 
de résilience ? et de quel traumatisme ? Cette mère a-t-elle souffert du régime nazi ou 
du terrorisme allemand des années 60-70 ? Le propos de Boris Cyrulnik, au sujet de 
la résilience, peut alors accompagner notre démarche d’analyse : 
 

D’habitude, un enfant n’est pas un survivant, c’est un vivant qui remplit son monde psychique 
par le simple fait de s’épanouir et d’apprendre à vivre. Un nouveau-né qui a failli mourir de 
toxicose et qui a survécu grâce à la réhydratation n’est un survivant que dans l’esprit des adultes 
puisqu’un bébé n’a pas conscience d’avoir frôlé la mort. En revanche après l’âge de six ans, 
quand son développement lui permet de se représenter la mort, il comprend qu’il a failli 
succomber. Dès lors, cette représentation imprime en lui un psychisme de survivant. Cette 
situation n’est pas rare. Elle permet de comprendre comment un événement réel dans le monde 
extérieur (guerre ou famine) inscrit dans le monde intérieur de l’enfant une trace émotionnelle 
qui prend sens, sous le regard des autres, et façonne un intime sentiment de soi : « Je suis celui 
qui en a réchappé »1. 

 

Le roman interroge cet « intime sentiment de soi », construit sur une brisure, un 
trauma qui a laissé des traces et qui fait de chacun « un survivant » même s’il n’a pas 
participé directement à l’action de guerre (qu’elle soit sur le champ de bataille ou 
dans l’acte terroriste). À la fin du roman, le chercheur, lui, a sans doute trouvé un 
sens à son travail universitaire à travers cette expérience, mais le roman laisse 
l’interprétation ouverte. De quelle manière Michèle Gazier tresse-t-elle les fils de ces 
rencontres, de ces silences et de ces modes d’expression pour dire la difficulté à 
exprimer les traces de l’Histoire ? C’est ce que nous proposons d’explorer. Pour ce 
faire, nous allons observer d’abord le cadre de l’action qui repose sur une dichotomie 
entre isolement et surinterprétation des signes. Ensuite, nous verrons comment 
l’irruption de la figure de l’enfant s’impose, à plusieurs niveaux, comme une force 
transgressive. Enfin, nous comprendrons comment l’œuvre expose une réflexion sur 
la manière dont l’enfant se fait révélateur du poids de l’Histoire. 

                                                   
1 Boris CYRULNIK, Un merveilleux malheur, Paris, Éditions Odile Jacob, [1999], collection 
« Poches », 2002, p. 47-48.   



 4 

Une campagne française : entre isolement et exposition 

Le lieu de la fiction est un village français. Il est caractérisé suffisamment pour que 
le lecteur puisse le situer géographiquement et historiquement. Le roman commence 
par la narration de l’arrivée d’un personnage « au milieu de l’hiver 2000, quelques 
semaines à peine après la tempête »2. La précision initiale ancre la résistance de ce 
village face à la force naturelle et en appelle au souvenir du lecteur. Le narrateur 
évoque la place où l’acacia maigrichon a tenu, les rues étroites et vides, les 
commerces modestes. Peu à peu le cadre se dessine, en étant associé à certains 
personnages, produisant un effet de réel évident. 

Ainsi, Le Blondin a loué la maison des Simonin : « une presque ruine, tout en 
hauteur, en escaliers, un peu à l’écart »3 avec un « jardin cerné de pierres sèches ». 
Comme si le choix du lieu révélait quelque chose de l’humain. Le narrateur le 
caractérise en mobilisant la parole des habitants : « Tous avaient pensé que ce type-là 
était un gogo, un paumé, une sorte de beatnik »4, puis l’auteur savoure le caractère 
indéfini du « on » – cette parole qui circule sans que l’on en connaisse la source mais 
qui fait commun autour de clichés – : « Ce n’était pas avec lui qu’on allait faire 
tourner le commerce local »5, elle glisse subtilement du discours rapporté au discours 
indirect libre. Annie, la caissière, entre déjà dans l’intimité du Blondin en sachant ce 
qu’il a acheté (pas de vin, pas de Ricard) ; mais surtout en ayant vu ses beaux yeux, ce 
qu’elle ne révèle pas aux autres. Le lecteur se glisse ainsi dans la pensée de certains 
personnages, ceux qui savent regarder et ressentir puisqu’Annie6, 28 ans, le trouve 
« troublant »7. Elle va entretenir ensuite une relation amoureuse avec cet homme et 
pense : « Dans un village, on fait comme en ville, mais en douce »8 puis, du point de 
vue du narrateur, « Pour elle il serait Louis. Sans nom de famille »9. 

Du cadre extérieur au dévoilement de l’intime, Michèle Gazier tresse les indices 
qui peuvent donner des informations sur un personnage, sans parvenir à percer son 
mystère, sa part cachée. La capacité à connaître l’autre est liée notamment à la 
mémoire de son histoire familiale. Dans ce village de campagne, tout le monde 
connaît les histoires de ceux qui y habitent, de générations en générations, ainsi  
 

les gens d’ici, on savait tout d’eux. Ils étaient fils ou filles d’un tel, neveux et nièces de tel autre. 
On connaissait leurs terres, leurs caveaux de famille, les fredaines de leurs aïeux, les leurs, les 
vieilles haines qui les unissaient plus sûrement que des pactes d’amour10. 

 

Ainsi, ceux qui viennent de plus loin sont des intrus qui intriguent et constituent 
une population à part, parce qu’il leur manque cette inscription spatiale qui fait trace, 
jusqu’au point où certains signes les font entrer dans la population (la maison bien 
tenue, le jardin entretenu). On pense à Zola lorsqu’il précise : « Il faut applaudir, 
lorsque le décor exact s’impose comme le milieu nécessaire de l’œuvre, sans lequel 

                                                   
2 Michèle GAZIER, Silencieuse, Paris, Éditions du Seuil, 2017, p. 13. 
3 Ibid., p. 14. 
4 Id. 
5 Ibid., p. 15. 
6 « Annie, la caissière de la supérette, vingt-huit ans, toujours célibataire après une histoire d’amour 
malheureuse avec un garçon de la ville », ibid., p. 20. 
7 Ibid., p. 15. 
8 Ibid., p. 21. 
9 Ibid., p. 23. 
10 Ibid., p. 16 



 5 

elle resterait incomplète et ne se comprendrait plus »11. Ici, les étrangers s’inscrivent 
spatialement dans le paysage du village et font le choix de lieux qui sont à leur image. 

Hans Glawe, « sept ans en 45 »12, est le deuxième étranger « toléré » (« pas gitans, 
ni arabes »)13, et il est précisé en discours indirect libre : « on savait, par la télé, que le 
peintre était célèbre »14. Voilà l’autre parole qui concourt à la tolérance de l’étranger : 
il est riche et peut consommer. « Ce boche froid et distant était donc une vedette »15. 
L’incompréhension de son œuvre par les habitants laisse sourdre une étrange 
attirance mais aussi une haine latente liée aux souvenirs de la guerre qui semblent 
prêts à ressurgir. Son isolement dans le village est toléré par le lien qui s’instaure avec 
l’homme qui lui fait les courses. La distance est posée d’emblée, entre lui et les 
habitants du village. Il « vivait presque reclus dans cette vaste bastide entourée de 
champs de jachère et de garrigue »16. Glawe précise lui-même : « Où que je sois, 
j’habite mon œuvre, pas un pays »17. 

Cet état de fait est décrit par le personnage du chercheur, Claude Ribaute, lorsqu’il 
se fait narrateur et que le lecteur se glisse dans son point de vue – celui d’un 
sociologue qui souhaite être objectif. C’est lui qui a trouvé cette maison pour 
l’isolement du peintre et il vient écrire un livre sur lui à partir d’entretiens. Son point 
de vue va être prédominant dans la connaissance de ce lieu. Mais lorsqu’il arrive dans 
le village, le point de vue omniscient va décrire la maison fermée, la voiture puis son 
portrait va être donné par le patron du café : « C’est pas un étranger, dis, c’est le fils 
Ribaute, le Claude. Il a gardé sa gueule de fouine de quand il était petit. Ouais, venez 
voir, on dirait sa mère, la Justine »18. Le narrateur ajoute : « Claude Ribaute avait 
regagné sa maison sans le moindre regard pour ce nid de vipères que le pastis faisait 
flamber d’une vieille colère »19. C’est sans doute parce qu’il est originaire de ce village 
qu’il a quitté pour mener sa carrière universitaire à Paris, qu’il a cette capacité de le 
restituer avec minutie et clairvoyance. Cependant, il reconnaît aussi « se raconter des 
histoires » et « rêver des secrets ». Les souvenirs lui reviennent et surtout les 
agissements des autres habitants qui, comme lui, sont de passage, brouillent son 
objectivité. Il va se laisser gagner, « à plus de 60 ans »20, par une forme de fiction. « Il 
n’attendait pas des Julienniens un accueil chaleureux, pas même un signe de 
reconnaissance. À ses yeux, ils n’étaient guère plus que des figures peintes sur un 
décor »21, nous dit le narrateur. 

Ainsi, l’inscription ou non dans le paysage du village dessine une cartographie. Elle 
implique une représentation schématique ainsi qu’un repérage précis, graphique et 
surplombant. Par nature, ce village est un endroit où l’on pourrait être anonyme car 
on peut rester chez soi et vivre en relative autarcie, comme ces trois hommes 
solitaires. Mais le village est à la fois constitué de maisons (lieux de l’intime) et de 
lieux de passages (lieux de socialisation) où tout le monde se connaît et se regarde. Il 

                                                   
11 Émile ZOLA, Le Naturalisme au theatre (1re éd. 1881), Bruxelles, Éditions Complexes, 2003, p. 98-
99. 
12 Ibid., p. 81. Et encore : « Né en 1938 en Allemagne, il appartient à cette génération ‘innocente’ qui a 
subi la guerre et qui en est à jamais blessée », p. 67. 
13 Ibid., p. 16. 
14 Id. 
15 Ibid., p. 17. 
16 Ibid., p. 33 
17 Ibid., p. 111. 
18 Ibid., p. 26. 
19 Ibid., p. 27. 
20 Ibid., p. 80. 
21 Ibid., p. 58. 



 6 

est fait de ruelles, d’intérieurs et de fenêtres qui traduisent la difficulté de la 
rencontre. Certes les personnages se croisent mais alors même que certains lieux 
favorisent les commérages (le commerce pour les femmes et le café pour les 
hommes), les personnages principaux ne parviennent pas à se dire. Chacun s’isole 
dans un lieu bien délimité. Surtout, ils ont choisi le village pour ne pas avoir à 
évoquer d’autres lieux qui s’ouvriraient sur d’autres histoires. Annie – en point de vue 
interne – évoque Louis : « Plus jamais ils n’avaient fait allusion à des lieux où il serait 
allé, ni à des voyages. Louis était un homme sans mémoire, sans passé. Un homme 
neuf dont il fallait se contenter »22. Et encore : « Au lieu de sourdre au bord de ses 
lèvres, d’être vomi dans des mots, son malheur semblait s’enfouir au plus profond de 
lui »23. 

Or, le chercheur, lui, se promène (« Les beaux jours, il partait à pied pour de 
longues promenades près de la rivière ou sur les sentiers escarpés de grande 
randonnée que les gens du coin rivés à leur voiture n’empruntaient presque 
jamais »)24 et il retrouve les souvenirs de son grand-père, ou reste chez lui, travaille 
tard et peut voir la vie de jour et de nuit par sa fenêtre. Le point de vue surplombant 
de cet observateur finit par être privilégié. Alors qu’il voit passer un rôdeur et une 
femme la nuit, il va combler son manque de connaissance en imaginant la suite de ces 
traversées. Les on-dit qui circulent du bistrot à la supérette, derniers lieux de 
rencontre et de convivialité mentionnés, pourraient corroborer ses hypothèses ou 
relancer ses investigations mais il n’y va pas. N’est-il que témoin ou acteur de 
l’action ? Faut-il comprendre à la manière de Jean-Pierre Sarrazac parlant du 
théâtre ? « L’intrusion du regard étranger a interrompu le drame, transformé la scène 
en tableau, fixé et découpé le flux dramatique en une série d’instants prégnants »25. 

Bien sûr, l’auteur du roman par le biais de son narrateur va nous transporter dans 
différents lieux. Le lecteur, grâce au point de vue omniscient, va accompagner ces 
personnages aussi bien dans des lieux extérieurs qu’intérieurs. Cependant, le retour 
quasi systématique au point de vue du chercheur ramène une distance en privilégiant 
une focale qui cherche du sens et une objectivité. Dès lors, l’ensemble de l’intrigue 
s’inscrit fortement dans un cadre, à l’image du personnage de l’universitaire qui 
regarde par la fenêtre. Ces effets de cadrage multiples agissent comme autant d’effets 
où zooms et plans larges alternent. Le lecteur devient lui-même cet observateur 
attentif prêt à s’arrêter sur un détail afin de l’interpréter, comme un chercheur 
penché sur un microscope. Chaque signe fait sens mais interroge aussi le caractère 
relatif de ces « preuves ». L’auteur insiste sur ce qui se cache ou se dévoile, en partie, 
derrière les rideaux tirés. Ce qui entre dans le cadre et ce qui déborde. 

Notre traversée du cadre spatio-temporel rend compte aussi d’une circulation qui 
se fait circularité, retours réguliers aux mêmes endroits, passages systématiques aux 
mêmes heures. Autant de repères faussement familiers qui vont mettre en valeur de 
manière aigüe ce qui va déroger à la rassurante routine des jours. Le cadre spatio-
temporel interroge la possibilité de changer le cours des choses. Sommes-nous 
condamnés à passer par les mêmes chemins, à cacher des désirs pour ne pas entrer 
dans de nouvelles histoires ? Comment échapper aux récits de chacun portés par tous 

                                                   
22 Ibid., p. 24. 
23 Ibid., p. 50. 
24 Ibid., p. 27. 
25 Jean-Pierre SARRAZAC, Jeux de rêves et autres détours, Belval, Éditions Circé, collection « Penser 
le théâtre », 2004, p. 54. 



 7 

ces regards qui se font jugements ? Faut-il tenter d’échapper au passé ou savoir 
l’affronter pour accepter le jugement possible ? Comme Claude Ribaute :  
 

Il avait détesté ce lieu, l’étroitesse des mentalités, la pingrerie familiale, les indiscrétions 
réciproques, toutes choses dont la vie parisienne l’avait protégé. À Paris, il était un intellectuel, 
un professeur respecté, un homme sans autre passé que celui qu’il voulait bien déclarer26. 

 

Les lieux, dans leur séparation, sont symboliques et, malgré la proximité, des 
distances se creusent entre les gens. L’auteur précise : « Avait-il soupçonné la 
manière dont les villageois le tiendraient à l’écart ? N’était-ce pas lui, Claude qui les 
tenait éloignés ? »27. 

Les images que le lecteur peut s’inventer sont le reflet du silence des trois 
étrangers qui taisent un passé qui les submerge et qui trouvent des moyens 
d’expression qui ne sont peut-être que des moyens de détour pour ne pas affronter le 
réel28 : « Chacun avait choisi Saint-Julien-des-Sources pour refuge, cherchant et 
trouvant un peu, dans l’éloignement et la campagne, un lieu où respirer »29. Pourtant, 
Claude Ribaute n’est finalement pas dupe, mais il s’est passé cinq mois entre le début 
du récit et cette dernière phrase où Ribaute dit « je » dans son journal intime :  
 

Eux et moi vivons à distance, dans deux mondes. Et pourtant je sais qu’au commencement et à 
la fin de nos misérables histoires individuelles, à l’orée du village et de nos existences, nous 
attend dans son écrin de cyprès un même cimetière où nos morts, depuis des siècles, se 
mélangent30. 

 

Des événements se sont déroulés et il semblerait bien qu’un seul personnage ait eu 
la capacité de cristalliser ce changement : l’enfant dans son comportement radical. 

L’irruption de l’enfance : la force transgressive 

Au sein de cette inertie spatiale, synonyme de retrait du monde pour Ribaute, 
l’arrivée d’une enfant accompagnée de sa mère, devient l’élément déclencheur d’un 
bouleversement. D’autant qu’elle circule librement d’un espace à un autre, qu’elle 
disparaît de la surveillance de sa tante et qu’on la retrouve cachée dans le jardin de 
Louis parce qu’elle a sauté par-dessus le mur. Surtout, cette enfant a la capacité de 
changer les adultes. 

Valentina est née le 14 février. Elle est la fille de René, frère aîné d’Annie, et de 
Sofia, une italienne de Turin. Elle a presque quatre ans. Elle sort d’une coqueluche et 
tousse. Sofia, sa mère, dit : « Saint-Julien, ce n’était pas tout à fait la montagne, une 
vallée haute tout de même, quelque cinq cents mètres au-dessus de la mer. Parfait 
pour les bronches »31. Voilà une venue bien motivée. 

                                                   
26 M. GAZIER, Silencieuse, op. cit., p. 44-45. 
27 Ibid., p. 45. 
28 Certaines informations sont pourtant accessibles. Annie trouve l’entrée Claude Ribaute sur 
Wikipédia : « Né en 1952 à Saint-Julien-des-sources. Parents agriculteurs. Études brillantes. » Ibid., 
p. 37. » 
29 Ibid., p. 95. 
30 Ibid., p. 109. 
31 Ibid., p. 53. 



 8 

Son arrivée trouble Annie, sa tante, qui ne l’a jamais vue et réveille son désir 
d’enfant (« elle était restée avec ce désir au creux du ventre, au creux des bras »)32. 
Surtout, elle imagine avant son arrivée que cette enfant va combler le silence de la 
maison vide où des vieillards sont morts. Elle va amener de la vie, du son, par son 
rire : « Oui, elle allait accueillir une petite fille et c’était du bonheur »33. Ensuite, 
l’enfant arrive « petite fille blonde au visage d’ange »34, fillette silencieuse « perdue 
dans la contemplation des acacias roses de la place »35. « Elle était sauvage avait dit 
Sofia »36, « Ses yeux d’un gris changeant étaient toujours tournés vers des ailleurs 
inaccessibles »37. « Valentina ne répondait à aucune injonction, pas même à son 
prénom. Et pourtant entre elle et sa mère on sentait un magnétisme, une sorte 
d’accord primitif »38, « son silence était rayonnant »39. Dès son arrivée, l’attitude de 
Valentina intrigue et attire Annie mais aussi les autres habitants du village. Sa mère 
va l’expliquer : 
 

Valentina a un problème de communication. Mais elle comprend deux langues, mon italien et le 
français de son père. Elle ne parle pas. Du moins pas aux gens. Il ne faut pas s’en offusquer ni 
s’en étonner. Elle est silencieuse comme d’autres sont bavards. Par mesure de protection40. 

 

Ainsi, malgré son silence, elle comprend deux langues et fait le pont entre deux 
cultures. Ce qui lui manque, les mots, est compensé par son attention aux choses. Par 
ailleurs, au bout de trois jours, l’enfant vient se blottir contre Annie devant sa mère 
étonnée. La chaleur de son corps touche Annie. Et celle-ci se réjouit de cette présence 
dans sa maison à l’étage au-dessus, en écoutant les petits pieds sur le plancher et peut 
raconter à Louis la « présence magnétique » et ce qu’elle a de commun avec Louis : 
« une sorte de mystère, de poésie »41. Dès le premier soir où elle en parle à Louis, le 
silence de Valentina vient souligner la « mélancolie »42 de Louis. 

Claude Ribaute, lui, observe cette arrivée comme un nouveau spectacle : « Une 
nouvelle pièce allait se jouer dont il ignorait encore l’intrigue. Il serait aux premières 
loges »43. Et parlant des habitants : « Ils n’étaient guère plus que des figures peintes 
sur un décor »44. En fait, il aimerait parler à Annie dont il observe les allées et venues 
par la fenêtre et il a maintenant un sujet : « Un enfant ou un animal de compagnie 
sont une très bonne entrée en matière »45. 

Si Claude Ribaute ne voit, dans l’enfant, qu’un prétexte quelconque à la parole, la 
scène qui suit va montrer combien cette enfant peut troubler les adultes. Louis 
entend des pas sur la route et la démarche sautillante, elle trottine, regarde une fleur, 
l’arrache puis s’arrête devant lui – autant de mouvements libres d’un corps d’enfant 
puis :  

                                                   
32 Ibid., p. 54. 
33 Ibid., p. 55. 
34 Ibid., p. 56. 
35 Id. 
36 Ibid., p. 63. 
37 Id. 
38 Id. 
39 Id. 
40 Ibid., p. 64. 
41 Ibid., p. 65. 
42 Ibid., p. 66. 
43 Ibid., p. 59. 
44 Ibid., p. 58. 
45 Ibid., p. 71. 



 9 

 
La petite le fixe de son regard profond, étrange. Elle ne dit rien, ne sourit pas. Il se sent traversé, 
mis à nu. Elle reste quelques secondes sans détourner les yeux, sans ciller, impassible. Et c’est à 
peine s’il se rend compte qu’elle lui dit tout doucement « Tina »46. 

 

Nous sommes page 75 et voilà que cette enfant « silencieuse » sait dire son nom et 
attend d’un adulte qu’il se présente de la même manière. Elle a choisi Louis, peut-être 
parce qu’elle a ressenti une parenté avec lui. Cette frontalité est suffisamment 
remarquable pour troubler Louis qui ne parvient plus à donner un nom pour se 
présenter, comme si toute dissimulation était vaine. Il pense ensuite aux mots qu’il 
écrit et qu’il cache dans un placard dérobé, et le soir il partage l’avis d’Annie qui voit 
dans cet enfant l’obligation « à s’interroger sur eux, leurs paroles inutiles et 
mensongères. Son silence était une manière de révolte et de provocation »47. La nuit 
même qui suit cette rencontre, le visage de l’enfant se mêle aux personnages de 
Glawe, comme si, par-delà le silence, sa présence était un signe, une représentation 
de quelque chose se rapprochant des figures torturées du sculpteur. Les mots de 
Louis lorsqu’il est écrivain et les œuvres de Glawe ne sauraient dire ce que le regard 
de l’enfant a mis au jour. 

Il faut un autre élément déclencheur : des personnes ont vandalisé les sculptures 
de Glawe et la vue de ces formes bouleverse Louis : 
 

Louis debout dans la nuit noire face à cette armée d’ombres totémiques violentée pleurait sur sa 
vie [...]. Pour la première fois depuis sa retraite campagnarde, il avait le sentiment que son 
silence était une lâcheté48. 

 

La présence de l’enfant est révélatrice, parce qu’elle est sauvage, belle, libre et 
prisonnière à la fois. Elle est une sorte de hors-temps et ne rappelle pas chacun à sa 
propre enfance ou à son désir d’enfant mais bien à quelque chose de profond qui a à 
voir avec une révolte intérieure, difficilement formulable et qui renvoie les adultes à 
leurs faiblesses. Elle n’a que quatre ans mais elle est peut-être porteuse d’une Histoire 
qui la précède et dont elle n’a pas tout à fait conscience. 

Ribaute est fasciné à son tour. Alors même que le chercheur souhaite l’objectivité, 
il considère qu’elle est porteuse d’un secret que les adultes ne peuvent pas toucher. 
Elle cristallise un rapport au passé qu’elle ne peut pas formuler avec des mots : 
« Sous sa blondeur gracieuse, elle m’apparaissait comme une boule de violence, de 
refus »49. 

Par ailleurs, très concrètement, elle tisse du lien entre les adultes par les dialogues 
qui s’instaurent entre eux à cause d’elle. Ainsi Annie vient chercher Ribaute quand 
l’enfant s’est cachée dans le jardin de Louis. Ribaute finit par aller boire un verre chez 
Louis pour lui raconter la scène. Elle est presque le prétexte d’une rencontre qu’ils 
souhaitaient sans oser le faire, comme « deux ours feignant de s’ignorer »50. Alors 
même qu’elle n’a pas parlé le jour où Ribaute l’a trouvée dans le jardin, elle s’adresse 
à lui lorsqu’elle passe sous sa fenêtre avec sa mère. Un « coucou » qui fait rougir 

                                                   
46 Ibid., p. 75. 
47 Ibid., p. 76. 
48 Ibid., p. 95. 
49 Ibid., p. 125.  
50 Ibid., p. 142. 



 10 

Ribaute qui reconnaît : « J’étais flattée que cette gamine étrange m’ait choisi, mais 
par manque de pratique je n’avais rien à lui dire »51. 

Elle est le point de focale qui les rassemble et les renvoie en même temps 
profondément à eux-mêmes. Cependant, ce retour à eux-mêmes n’est pas tant un 
retour à leur propre enfance que le lien à l’enfant qu’ils n’avaient pas soupçonné. 
Louis cultive avec joie des artichauts pour elle. Annie et Ribaute attendent 
impatiemment le retour de l’enfant. 

Mais, finalement, cette enfant ne joue pas avec d’autres enfants, elle est elle aussi 
en dehors du monde. Elle traduit une souffrance. Le sociologue interprète le silence 
de cette enfant comme un rapport à une violence contenue, tout son corps est 
traversé par l’impossibilité de dire, mais il voit aussi sa main : 
 

Valentina et son silence, Valentina et sa petite main qui désigne tout ce qu’elle désire. La main 
de Valentina est bavarde. Elle parle pour elle en signes et en silence52. 

 

Et lorsqu’il la voit se tordre dans la rue, il ne bouge pas et retourne ensuite à son 
bureau : « Je suis resté là, figé, bouleversé par cette violence qui avait traversé le 
corps de l’enfant. Une violence sauvage, brute, sans rien pour la canaliser » et il 
retourne écrire : « l’art comme moyen de canaliser la violence que la langue ne peut 
exprimer »53. 

La manière de communiquer paradoxale de Valentina est une forme de détour, 
une autre manière d’être au monde qui renvoie chacun à quelque chose d’intime. Sa 
main qui se fait signe nous désigne ses désirs comme le sculpteur travaille la matière 
pour la façonner, à l’image de ses rêves et de ses cauchemars. 

L’enfant révélateur de l’Histoire 

L’arrivée de l’enfant provoque des bouleversements car elle cristallise, par son 
silence, le rapport à la mémoire et à l’impossibilité de cohabiter avec le passé, en ce 
sens elle est proche des œuvres de Glawe : 
 

Cette œuvre torturée qui était la sienne, une forme de cri, voire de hurlement silencieux, 
s’enracinait dans le même terreau de la mémoire que le leur. Les uns et les autres demeuraient 
victimes d’une situation – la guerre, l’Occupation, les camps – à laquelle ils n’avaient jamais 
participé, mais qu’ils subissaient. Les Français du village avaient ainsi hérité de la haine du 
boche et lui, le boche, de la culpabilité de son peuple. La seule différence, certes de taille, étant 
que les uns s’abîmaient dans la bêtise alors que lui faisait fleurir ses peines et ses douleurs. 
Arrachant à sa mémoire ces lambeaux de terreur, ces brassées de souffrance, ces avalanches de 
cadavres qui hantaient ses jours et ses nuits, il vomissait sur le papier, la toile, le sable, la pierre, 
le fer, où il les laissait se tordre, s’ériger, se cabrer et finalement exister hors de lui54. 

 

Claude Ribaute travaille sur l’œuvre de Glawe et cherche à comprendre d’abord 
comment il a puisé dans sa mémoire. La première approche qu’il entreprend repose 
donc sur la biographie. Il considère toutefois que tenter de mettre des mots sur 
l’œuvre de l’artiste est vain. Pourtant, c’est l’acte de tout chercheur et, alors qu’il est 

                                                   
51 Ibid., p. 154. 
52 Ibid., p. 119. 
53 Ibid., p. 155. 
54 Ibid., p. 61. 



 11 

sociologue, il a décidé de mener cet autre travail qui est celui du chercheur en arts. 
Or, dans un premier temps, il lui semble que ses mots de chercheur ne sauront pas 
dire ce que l’œuvre exprime par sa matérialité, sa surface, ses aspérités en volume, 
que même la photo en aplat ne rend pas. Il en a été submergé en visitant l’atelier qui 
est l’antre de l’artiste, et là où il « vomit » son œuvre. Et pourtant, il comprend qu’il 
s’agit de descendre en soi-même, que toute critique garde une part de subjectivité. Il 
le comprend parce qu’il s’est désappris du dialogue qui est accommodement avec 
l’autre. Il l’a compris dans son monologue intime avec le journal. Ensuite, il va 
étudier l’œuvre sous l’angle des influences littéraires que l’artiste lui révèle puis enfin 
il va envisager le rapport à la nature non pas comme thématique mais « comme 
moyen d’élucidation de cette violence qui la traverse »55. Et c’est parce qu’il a ressenti 
la violence silencieuse de Valentina que son travail a avancé. Sa rencontre a ouvert 
des pistes. 

Cependant, se rendre sensible aux choses n’écarte pas la possibilité de passer à 
côté du réel. Si Ribaute, chercheur, avance dans son travail sur l’Art, il reste sidéré 
lorsque Glawe lui apprend la véritable identité de Louis. La vérité lui échappe, le réel 
est difficile à croire. Il va s’interroger sur sa capacité à garder le secret de cette 
identité, un secret d’une « lourdeur écrasante »56. Ribaute ne parvient pas à 
comprendre le présent. Il passe une bonne soirée, seul au restaurant, alors que 
l’ancien terroriste se fait arrêter. Il est à côté de l’Histoire. 

Ainsi, le travail du chercheur tente de mettre des mots sur l’œuvre comme l’artiste 
met l’art au service d’un ressenti et d’un propos. Comment l’Histoire nous touche-t-
elle ? Lisons-nous le réel à la lumière de ce qui nous préoccupe ? Le sociologue ne 
parvient pas à trouver la juste distance quand l’enfant le touche. Michèle Gazier passe 
par la voix de Ribaute pour poser des questions sur l’Art et sur l’Histoire, nous faisant 
partager les réflexions de l’universitaire, tout en montrant la fabrique de la recherche, 
les doutes, les hésitations, les fulgurances ou les accommodements, les plaisirs de 
l’avancée de la pensée et la difficulté de la conversation ordinaire quand l’esprit est 
pris ailleurs. Tout son travail est difficulté à dire, comme l’enfant qui ne sait pas 
parler, car ils sont tous les deux tiraillés par une forme d’empêchement. 

Valentina est l’incarnation de ce qui définit l’enfant : l’infans – celui qui ne parle 
pas. Mais son corps n’est pas en attente de ce langage, il est langage lui-même. Il dit 
sa fureur et sa liberté de mouvement (elle passe les murs que les adultes ont érigés. 
Elle touche les corps des adultes récalcitrants). Elle semble transcender la séparation 
et pourtant ses cris sont bien le symptôme d’une fêlure intérieure. Elle est aussi la 
figure de l’étranger, celui qui révèle par sa différence les tensions de ceux d’ici. Mais 
elle est surtout l’absence de parole incarnée : l’impossibilité de dire. Elle cristallise ce 
que les adultes portent aussi en eux et en ce sens elle les rassemble comme miroir de 
leurs frustrations qu’elle traduit par sa fuite physique. Elle fait songer à ces mots de 
Pierre Péju dans Enfance obscure : « Quelle trace nous reste-t-il, plus tard, de ce 
moment où il suffisait de désigner les choses pour que des syllabes, légères et 
définitives, se posent sur elles ? »57 et encore : « Accueillir l’Enfantin, c’est toujours 
tenter d’empêcher, désespérément peut-être, le grand massacre du passé »58. 

                                                   
55 Ibid., p. 162. 
56 Ibid., p. 201. 
57 Pierre PÉJU, Enfance obscure, Paris, Gallimard, 2011, p. 30. 
58 Ibid., p. 48. 



 12 

Un seul n’a pas besoin de l’enfant, c’est l’artiste qui révèle par son œuvre sa 
déchirure. Il a choisi le lieu reclus. Hans Glawe, le peintre, a fui la ville pour trouver le 
lieu pour créer : 
 

Hans Glawe appartenait à cette génération innocente des gens nés dans le mitan des années 
1930 et qui devraient porter sur leurs épaules – du moins le croyaient-ils – le poids de la 
culpabilité de leurs pères, mères, oncles, tantes, cousines, aimés et haïs, qui avaient applaudi ou 
qui s’étaient tus devant les triomphes et les horreurs du nazisme59. 

 

Son corps tout entier y est investi face à un matériau qui tranche, qui maltraite. En 
même temps, l’artiste qui travaille la trace ne cesse de chercher la confrontation entre 
la froideur du métal (symbole de la technique et de la guerre) et la trace du temps sur 
le matériau naturel (le bois séché). Entre l’expression et le corps, il puise dans la 
nature alors même qu’il a fait le choix d’une langue pauvre en parlant de son œuvre 
en français pour « en dire le moins possible et pouvoir éluder les questions plus 
intimes ou simplement plus pointues »60 et encore : « L’allemand demeurait cette 
langue tue, qui venait le visiter en silence et dans laquelle il continuait à penser et, qui 
sait ? à rêver »61. Son art alors est l’expression de « cris muets »62. Glawe a choisi une 
autre langue pour aller dans le sens de la pauvreté mais aussi de la justesse, le 
français pour la distance. Il ne parle pas l’allemand, la langue de son passé, peut-être 
la langue du crime dont il se rendrait complice. Il travaille un écart pour trouver la 
juste distance à poser entre le réel et l’action humaine. 

Le sociologue, lui, tente d’échapper à l’émotion que peut susciter l’enfant et 
l’œuvre, en cherchant la cohérence de sa réflexion. Or, les extraits de ses écrits 
théoriques sont toujours en italique comme pour une mise à distance, voire une 
forme d’ironie sous-jacente, laissant entendre combien la tâche serait vaine. Il va 
parvenir à circonscrire l’aspect intime de son écriture dans un journal bien dissocié 
de son travail en cours (commencé à partir de la deuxième partie du roman). En 
trouvant là, un lieu « en dehors de la morale »63, qui relève du témoignage. Surtout, 
pour décrire a posteriori ce qu’il n’a pas vu venir, lui qui devrait avoir l’œil aiguisé de 
l’observateur expert : « Je sais aujourd’hui qu’on n’écrit pas pour expliquer mais pour 
comprendre »64. L’écart qui sépare ces deux supports d’expression (étude 
universitaire et journal) est bien encore une faille mais posée à distance et maintenue 
dans un cadre. Les mots d’adultes à l’écrit comme à l’oral sont surveillés. Pourtant le 
chercheur a dû dépasser les barrières de son approche pour trouver lui aussi 
l’expression de son cri intérieur que le travail de Glawe révélait et que le corps de 
Valentina exposait. 

Finalement, le sens de ce travail universitaire va advenir à la fin du roman dans la 
lettre de la mère de l’enfant (celle qui a très peu parlé pendant le roman) que l’on 
peut entendre comme un long monologue. Nous ne savons pas si elle travaille, nous 
ne connaissons pas son passé, elle est la mère de l’enfant et sa beauté ne semble pas 
toucher les hommes qui lui préfèrent l’enfant. Pourtant, elle écrit magnifiquement. Le 
texte théorique de Ribaute l’a touchée, comme s’il s’adressait à elle. Elle considère 
que l’écrit de l’universitaire dépasse la simple critique de l’œuvre de Glawe par son 

                                                   
59M. GAZIER, Silencieuse, op. cit., p. 33. 
60 Ibid., p. 34. 
61 Id. 
62 Ibid., p. 35. 
63 Ibid., p. 110. 
64 Ibid., p. 113. 



 13 

interrogation sur la douleur de dire que le corps de son enfant cristallise. Il a trouvé 
les mots qui lui manquaient. La lettre, les mots et la distance semblent pourtant 
rapprocher la mère de son enfant. 

Conclusion 

Les vraies révélations ne peuvent se faire qu’à distance alors que les échanges 
rapides dans la vie sont des rencontres furtives faites de non-dit. Le sens de certains 
actes ne se comprend qu’a posteriori comme la main tendue de Glawe qui scelle un 
pacte de silence que Ribaute ne comprend pas sur le moment. Alors que Glawe lui 
donne sa confiance, Ribaute fait semblant de s’engager. Le silence est lourd de sens. 
Tout le roman est traversé par la nécessité du silence de Louis pour éviter la prison. 
Le silence de Ribaute lorsqu’il a fait le pacte. Le silence du peintre qui accepte de 
cacher Louis. On ne connaîtra pas complètement la cause de la souffrance de l’enfant 
mais elle semble porter celles de tout un peuple silencieux. 

Alors, parfois, la parole s’échappe : les monologues de Glawe, les confidences de 
Louis (car Annie sait être à son écoute et vient lui raconter les histoires de village), le 
journal intime, la lettre finale. Un cri sourd traverse l’œuvre mais la lettre est peut-
être l’espace d’une relation apaisée et la première étape vers une résilience. 

Ainsi Michèle Gazier, par le biais du narrateur, expose ces divers points de vue 
organisés par celui de l’universitaire. Le personnage du chercheur est le gage d’une 
certaine objectivité ; pourtant son analyse n’est pas exempte du reflet de ses 
sentiments face à l’œuvre. Cependant, cette analyse de l’œuvre et de la situation 
politique ne porte pas de jugement moral sur les actes de chacun. L’art qui traverse 
(sculpture, écriture, musique – Glawe écoute des disques) est sans doute plus proche 
de la possibilité d’exprimer l’inexprimable avec toute sa part de non-dit. 

Les portraits d’adultes sont attendus et reflètent des comportements connus (la 
figure de l’artiste, de l’exclu, de l’intellectuel, de la femme libre, etc.) mais l’étrangeté 
enfantine est porteuse d’une force transgressive (elle saute les murs, choisit l’adulte 
qu’elle préfère, serre dans les bras et interpelle du regard) où le corps a toute sa place. 
Toutefois, même si le corps est signe, il a bien fallu quelqu’un quelque part pour 
signaler à la police la véritable identité de Louis. Ce sont bien les mots qui décident de 
la sentence et du jugement. Tout comme le roman travaille la matérialité des mots, 
peut-être moins que les silences qui entourent les corps. 



 14 

Bibliographie 

CYRULNIK, Boris, Un merveilleux malheur (1re éd. 1999), Paris, Éditions Odile 
Jacob, collection « Poches », 2002. 

 
GAZIER, Michèle, Silencieuse, Paris, Éditions du Seuil, 2017.  
 
PÉJU, Pierre, Enfance obscure, Paris, Gallimard, 2011. 
 
SARRAZAC, Jean-Pierre, Jeux de rêves et autres détours, Belval, Éditions Circé, 

collection « Penser le théâtre », 2004. 
 
ZOLA, Émile, Le Naturalisme au théâtre (1re éd. 1881), Bruxelles, Éditions 

Complexes, 2003. 


