
 1 

 
 
 

Numéro 6 (2)  décembre 2019 
_____________________________________________________ 

 
Représentations de la mer dans le monde hispanique (XVIe-XVIIIe s.) 

_____________________________________________________ 
 

La fe que llega desde el mar: simbología religiosa en las 
conquistas del norte de África en la época moderna 

 
Lidwine LINARES 

Université de Limoges, CeReS 
 
 
Résumé 
On peut comprendre la mer comme le vecteur géographique de la parole religieuse, 
depuis les légendes des venues de saint Paul ou de saint Jacques dans la Péninsule. 
D‟ailleurs, il tout aussi fréquent de trouver, dans la littérature médiévale, des 
exemples de faveur ou châtiment divin surgis lors de voyages maritimes que des 
exemples de miracles militaires dans l‟histoire politique des couronnes péninsulaires 
(pensons notamment aux légendes du saint Jacques chevalier, mais aussi aux 
apparitions de la vierge Marie). C‟est à partir de cela que nous nous sommes 
intéressée aux expéditions militaires du nord de l‟Afrique à l‟époque moderne. La 
lecture des chroniques et l‟analyse de l‟iconographie nous montrent à quel point ces 
conquêtes sont interprétées comme un symbole du retour des terres perdues à la foi 
chrétienne, et comment, dans un tel contexte, le contact avec la mer est un élément 
essentiel, non seulement d‟un point de vue pratique mais également d‟un point de vue 
spirituel. 
 
Resumen 
Podemos entender el mar como el medio geográfico del advenimiento de la palabra 
religiosa, desde las leyendas de la llegada de San Pablo a la península o de 
Santiago. Son numerosos también los ejemplos en la literatura medieval del favor o 
castigo divino expresados durante viajes por rutas marítimas, así como los 
ejemplos de milagros militares en la historia política de las coronas peninsulares 
(pensemos en las leyendas de Santiago sin ir más lejos, pero también en las 
apariciones marianas). A partir de este punto de vista nos hemos interesado por 
estudiar si se produjeron esos milagros en las expediciones militares al norte de 
África en la época moderna. La lectura de las crónicas, el análisis de la iconografía 
más áulica o de la iconografía más relacionada con un discurso dinástico nos 
pueden permitir entender cómo estas conquistas son interpretadas como una 
simbología del retorno a la fe cristiana de tierras perdidas y cómo, en este contexto, 



 2 

mantener el contacto con el mar es algo esencial, no sólo desde el punto de vista 
práctico sino también espiritual.  
 
Mots-clés : Oran, Espagne, conquête, religion, miracles 
 
Palabras clave: Orán, España, conquista, religión, milagros 
 
 



 3 

Plan 

El caso de la conquista de Orán por Cisneros 

La reconquista de Orán por Felipe V: la fe sigue llegando, pero… 

Conclusión 

Bibliografía 

 



 4 

Los milagros marítimos se cuentan por miles y muchos santos, venidos de una 
región costera o no, se especializaron en estos tipos de milagros. Entre ellos, 
destacaron las figuras de San Julia, Santa Devota, o San Cenobio en la Edad Media1, y 
las de San Ignacio, San Francisco Javier2, o San Antonio en el Siglo de Oro, que se 
convirtieron en patronos de la gente de mar. De hecho, San Antonio de Padua fue 
conocido por haber predicado a los peces (como San Francisco, el de Asís, había 
predicado a los pájaros), lo que desembocó a que fuera invocado para el rescate de los 
náufragos y cautivos. En cuanto a San Francisco, le dedicaron una hagiografía 
únicamente dedicada a los milagros marítimos y oportunamente titulada San 
Francisco Javier, príncipe del mar. Y es que el mar es el lugar de todos los peligros, y 
en primer lugar de peligros naturales, fenómenos violentos y fuerzas incontroladas, 
vividos por los marinos como un castigo divino, pero del que se podían proteger 
gracias a la invocación y la intercesión de los santos. 

Por otra parte, el mar fue y sigue siendo una frontera entre un mundo y otro, una 
frontera que separa el mundo de la fe y el de los infieles. No es de extrañar que 
muchas de las evangelizaciones se hayan llevado a cabo cruzando los mares como, 
por ejemplo, la del apóstol San Pablo, que según el hagiógrafo Alonso de Villegas 
“quería bañar toda la iglesia de Dios [y] predicó el Evangelio desde Jerusalén hasta 
Hungría, y sus comarcas, y aun llegó a España, corriendo desde la una parte del 
Océano, hasta la otra3” y habría desembarcado a la península por el puerto de 
Tarragona. Es también por vía marítima como habría llegado el cuerpo del apóstol 
Santiago a Galicia, llevado milagrosamente en un navío por sus discípulos que 
entraron: 
 

por lo más oriental de España, en la costa por donde Francia se junta con Cataluña no pararon 
allí, ni en toda la vuelta que se hace hasta el estrecho de Gibraltar; rodeando a España por sus 
dos lados, de oriente, y medio día, entrando en el océano, llegaron a casi lo más último de la 
tierra, que así se llama aquella parte, que es Galicia, donde pararon los santos discípulos del 
apóstol. Desembarcaron en la ciudad de Iria Flavia, que ahora es el Padrón4. 

 

Esta leyenda es indisociable de la historia hispánica del santo como de la historia 
de la España católica. La fe llega pues, en muchos casos, por el mar y es por los mares 
como también llegará a América, y a África, como lo veremos a través de un breve 
análisis de relatos e imágenes que cuentan las conquistas de la plaza de Orán, en 1509 
y en 1732. 

El caso de la conquista de Orán por Cisneros 

Ya en tiempos de los Reyes Católicos, se había pensado en llevar a cabo la 
expansión de la fe católica allende el mar, en América y también en África. De hecho, 
los monarcas habían buscado el apoyo del santo pontífice Alejandro VI para esta 

                                                   
1 André VAUCHEZ, “L‟homme au péril de la mer dans les miracles médiévaux”, in L’homme face aux 
calamités naturelles dans l’Antiquité et au Moyen Âge, Cahiers de la Villa Kérylos, 17, París, 
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 2006, p. 184-195. 
2 Delphine TEMPÈRE, “Conversion, évangélisation et miracles sur les océans. La vie religieuse en mer 
au XVIIe siècle à travers l‟œuvre des missionnaires jésuites » in Pierre RAGON, Nouveaux Chrétiens. 
Nouvelles Chrétientés, París, Presses Universitaires de Nanterre, 2010, p. 313-328. 
3 Alonso DE VILLEGAS, Flos sanctorum e historia general de la vida i hechos de Iesu Christo, Dios y 
señor nuestro, y de todos los Santos…, Barcelona, Sebastián de Cormellas al Call, 1615, fol. 175a. 
4 Ibid., fol. 195c. 



 5 

empresa, el cual había publicado la bula Ineffabilis et summi en la que les daba la 
autoridad sobre parte de África (el reino de Tremecen en la actual Argelia) y les 
recordaba el compromiso de favorecer la evangelización de estas tierras africanas. 
Decía la bula: “allí llevaréis y esparciréis el nombre de nuestro Salvador Jesucristo”. 
Por varios motivos, entre otros la temprana muerte de la reina, habría que esperar 
varios años antes de que Cisneros, antiguo confesor de la Reina Católica, promovido 
Arzobispo de Toledo y Cardenal, determinara conquistar la plaza de Orán. Esta 
expedición, larga y esmeradamente preparada por el prelado toledano, fue sin duda 
motivada por su deseo de que se respetara el testamento de Isabel la Católica “E que 
no cesen en la conquista de África e de pugnar por la fe contra los infieles”. A estas 
razones meramente religiosas, habría que añadir otras vinculadas con el mar, una 
frontera frágil y llena de peligros: por un lado se temía una invasión de las costas 
españolas por los Berberiscos y, por otro lado, el corso magrebí amenazaba con una 
actividad intensa el comercio marítimo, pero también la población de las costas 
andaluzas y levantinas. Se produjeron en aquella época varias razias y raptos de 
ciudadanos españoles. Asegurarse una plaza fuerte y estratégica del otro lado del mar 
constituía pues una solución a estos problemas, podía resultar provechoso desde el 
punto de vista económico, a la vez que permitía cumplir con esta empresa 
expansionista en África tan soñada después de la victoriosa reconquista de Granada. 
Así lo afirma el Cardenal en un documento, conservado ahora en el AHM: 
 

La forma que se puede tener para fazer Armada este año de quinientos y seys con que se tome 
Orán mediante la graçia de Dios es la seguiente. De lo qual resultará mucho servicio a Dios y al 
Rey, nuestro señor, y aun ynterese a su Altesa y benefiçio al reyno, porque, tomándose Orán, se 
tomará mucha parte del reyno de Tremeçen; y escusar se ya la costa de Marçaquibir o la mayor 
parte della; y rentaría aquella çibdad y puerto al Rey, nuestro señor, aviendo trato con los 
moros, veynte mili ducados; escusar se yan muchos christianos que se llevan y pierden; asegurar 
se ya la costa de la mar del reyno de Granada o grand parte della; escusar se a muchos dineros 
que allí se gastan y devrían gastar5. 

 

Así el Cardenal primero participa en la financiación de la conquista del Puerto de 
Mazalquivir en 1505, previo paso a la conquista de la ciudad de Orán, de la que le 
ofrece al rey Fernando encargarse, adelantando el dinero necesario para este designio 
y dirigiendo personalmente la expedición, lo que acepta el rey6, nombrándole Capitán 
general el 20 de agosto del 1508. Después de largos preparativos desde Toledo, 
Málaga y Cartagena, sale de Cartagena una armada importante, al parecer compuesta 
de unas ochenta naos y diez galeras el 16 de mayo de 1509. Llegan al puerto de 
Mazalquivir el 17 de mayo por la noche. Al día siguiente desembarcan y acometen 
contra la ciudad de Orán que ganan en el mismo día. No hacía falta más para que esta 
fácil conquista fuera interpretada como divinal victoria contra los infieles de África. 

Lo que nos interesa pues aquí son los discursos y la intensa propaganda que 
siguieron este acontecimiento, invariablemente influidos por la condición misma de 
Cisneros. Un prelado, y no un noble capitán, llevaba esta empresa. Así la conquista se 
presentó como cruzada y el Cardenal se convirtió muy rápidamente en un nuevo 
evangelizador, un san Pablo y un Santiago renovados, llegado desde el mar para 
expandir la fe entre los musulmanes de África. Los relatos de esta conquista –
bastante estereotipados– han impuesto una historia oficial gloriosa en la que la 

                                                   
5 Citado por María Isabel HERNÁNDEZ GONZÁLEZ, El taller historiográfico: Cartas de relación de la 
conquista de Orán (1509) y textos afines, Londres, Department of hispanic studies, Queen Mary and 
westfied college, 1997, p. 13. 
6 A pesar de que no faltan resistencias y críticas entre los nobles. 



 6 

omnipotente monarquía católica había podido expandir sus dominios gracias a la 
ayuda providencial del Cardenal, muy rápidamente considerado por todos como un 
santo7. De hecho, se puede incluso considerar que el propio Cardenal, ayudado en 
esta tarea por la sede toledana, fue el auto-promotor de su culto gracias a la oportuna 
publicación de cartas de relación de la expedición, así como por la elaboración de un 
programa iconográfico en la Catedral de Toledo. De hecho, en una carta que manda a 
Villalpando, Capellán mayor de la Iglesia de Toledo, Cisneros habla de la: 
 

mucha vitoria que plugo a su clemençia de nos dar en esto de Orán, que, çierto, ha sydo más por 
misterio que por fuerça de armas, segúnd la gran fuerça de la çibdad, qu‟es la más fuerte y más 
fermosa y viçiosa del mundo8. 

 
Y manda a Fray Juan de Cazalla, que lo había acompañado, que redacte otra misiva 
más detallada sobre la empresa que se acaba de realizar. De la misma manera la 
relata el fraile con acentos providenciales, el primer milagro sucediendo ya en el mar. 
Se trata del milagro del viento favorable, un milagro marítimo al fin y al cabo 
bastante tópico en las hagiografías de los santos relacionados con el mar. Escribe el 
autor: 
 

el Cardenal, nuestro señor, con toda el armada y con próspero viento, que paresçía de Dios para 
esto sólo enbiado –donde me acordé aver leydo de las obras de santo Agustín […] que dize el 
viento ser espíritu de Dios; e asy fue que como este viento con la voluntad de Dios fuese 
comovido, e con las tenpestades de las aguas acresçentado, e por los misterios de los ángeles 
fuese alterado e sosegado– se fizo a la vela9. 

 

El autor de la carta rápidamente evoca la estrategia de Cisneros para atacar al día 
siguiente10 pero más que todo recuerda su santidad, ya que, como los confesores de 
los siglos pasados, es mediante la oración como pelea y consigue la victoria: “Y él, 
entretanto, con mucho cuydado, alçadas sus manos orando a nuestro Señor, peleava 
más que todos”. De hecho, gracias a su intercesión, se alcanzó la victoria con la 
“ayuda de Dios y de Santiago”, produciéndose no pocos milagros, que va 
enumerando: 
 

Ovo grandes misterios e milagros en este santo viaje: lo uno, que asy para la yda, como para la 
venida, paresçió notoriamente quel Cardenal, nuestro señor, tenía el viento en la manga; e asy lo 
dezían públicamente los marineros. Lo otro, que la primera cosa que yo vi en la tierra de África 
fue una cruz, e dixe luego a los que estavan comigo: „En esta señal vençeremos‟, como yo avía 
predicado el día de la cruz, antes que partiésemos, e avían dicho que yvamos a buscar la cruz a 

África. Iten, al tienpo del conbatir la syerra, estando en lo alto de ella más de XV mil moros, 
aparesçió sobr‟ellos una niebla negra que los cubrió, e a los nuestros dexó con luz e con una 
bondad de tiempo fresco. Iten, que al tienpo de començar de salir, salió un fiero puerco, que ovo 
quien dixo: ¡A él, a él, que Mahoma es!‟; e luego le mataron e vimos multitud de buytres sobre 
los moros.

 
 […] Lo otro que

 
ha de notar vuestra merced es –y esto se predique y tenga por 

evangelio–, que es notorio que Dios alargó aquel día, asy como en el tienpo de Josué, tanto, que 

                                                   
7 Hay que recordar que el proceso de canonización empezó justo después de su muerte, aunque no 
llegara, por diversas razones, nunca a su término. 
8 Carta del reverendísimo Señor Cardenal d’España, Arçobispo de Todelo, al Venerable Nuestro 
especial Amigo el Dotor de Villapando…, in M. I. HERNÁNDEZ GONZÁLEZ, op. cit., p. 47. 
9 Carta del Maestro Caçalla al Reverendo y muy venerable Señor, el Señor Dotor de Villapando… in 
ibid., p. 48. 
10 Sabemos que en esto (y más asuntos) discrepaba con el capitán que lo acompañaba, el capitán Pedro 
Navarro.  



 7 

los moros mismos lo confiesan que lo vieron claramente; e a esta causa, algunos pidieron luego 
baptismo11. 

 

El acento providencialista de esta carta recuerda que se trata pues de una cruzada 
y un previo paso a la expansión de la fe en África, elemento en el que vuelve a insistir 
Cazalla al final del documento: “nuestro señor, y los milagros manifiestos que Dios 
aquí ha querido mostrar, es claro que presto quiere que toda África sea nuestra”. Hay 
que tener en cuenta que estas cartas se publicaron al mes de esta conquista, 
promocionando pues directamente este acontecimiento y el papel del protagonista 
principal, el Cardenal Cisneros, e indirectamente de la diócesis de Toledo. 

De la misma manera, el mismo Cardenal mandó realizar unos tres frescos para la 
capilla mozárabe de la Catedral de Toledo, de los que se encargó Juan de Borgoña 
apenas cinco años después, y que relatan tres episodios de la campaña oranesa: el 
fresco de la izquierda representa el desembarque de las tropas de Cisneros al puerto 
de Mazalquivir, el fresco central representa la batalla mientras que el de la derecha 
representa el embarque de Cisneros para su vuelta a España12. Estas pinturas se 
inspiran en la relación de Cazalla y de la misma manera permiten destacar la 
dimensión providencialista de la conquista y el papel de primera orden desempeñado 
por el Cardenal Cisneros. 

En el primer fresco del tríptico (Imagen 1), vemos en un primer plano al 
Cardenal, que se destaca por su púrpura cardenalicia, que pisa el suelo africano, en 
actitud de bendecir ya que se trata de una misión evangelizadora. El mar y la armada 
ocupan una parte importante del cuadro recordando que esta empresa se lleva a cabo 
allende mar, para propagar la fe más allá de esta frontera natural. Es de notar 
también la tranquilidad de las aguas, lo que sin duda remite al milagro que 
protagonizó Cisneros que según Cazalla “tenía el viento en la manga”. 
 

                                                   
11 Carta del Maestro Caçalla…, p. 51. 
12 Sophie DOMINGUEZ FUENTES, “Les fresques de la campagne d‟Oran peintes par Juan de Borgoña 
dans la chapelle Mozarabe de la cathédrale de Tolède”, Cahiers de la Méditerranée, 83, 2011, p. 33-42. 
En este artículo, Sophie Dominguez Fuentes ha demostrado con argumentos sólidos y convincentes 
que los frescos laterales no representan la salida desde Cartagena ni la vuelta a España, como algunos 
como Sánchez Dorcel lo habían afirmado. 



 8 

 
Imagen 1. Juan de Borgoña, La toma de Orán, Capilla mozárabe de la 

Catedral de Toledo, 1514 
 

El segundo fresco (Imagen 2), que se sitúa en la parte central, representa diversas 
fases del enfrentamiento entre los cristianos y los infieles. Otra vez importa la 
presencia física y simbólica del Cardenal: aparece en primer plano, en el ángulo 
inferior derecho, montado en un caballo y engrandecido por su manto rojo que 
recubre parte del caballo, siguiendo unos soldados que llevan un estandarte con su 
escudo, que también se repite en lo alto de la escena, coronando el conjunto del 



 9 

fresco. A su protagonismo se suma la representación simbólica de los milagros que se 
le atribuyen: en el cielo oranés, casi enmarcando el escudo cisneriano, un sol de rayos 
hipertrofiados viene a recordar que, por su intercesión, se alargó el día, mientras que 
el vuelo de aves negras alude a cómo unos buitres atacaron a los moros.  
 

 
Imagen 2. Juan de Borgoña, La toma de Orán, Capilla mozárabe de la 

Catedral de Toledo, 1514 
 

Por fin, el tercer fresco (Imagen 3) representa la partida de Cisneros, unos tres 
días después, acompañado por tres soldados que le esperan en una nave con las velas 
desplegadas y lista para zarpar, llena de una cantidad importante de cautivos moros, 
como lo había relatado Cazalla, simbolizando todos estos elementos el éxito de esta 
cruzada ultramarina. Por si fuera poco, el Cardenal manda añadir, debajo de los 
frescos, una leyenda explicativa en latín13, en la que se insiste en algunos elementos 
que no se habían podido representar en el fresco. Por una parte, se hace alarde del 
sentido estratégico del cardenal a la hora de tomar las decisiones acerca del combate 
y, por otra parte, se evoca el balance de la batalla, cuatro mil muertos musulmanes 
contra unos treinta solamente en el bando cristiano, insistiendo pues en lo milagroso 
de la victoria. Obviamente se trata de un tópico al relatar las batallas, pero no deja de 
ser un instrumento muy eficaz para probar la santidad de la empresa, y del personaje 
que la lleva a cabo. 
 

                                                   
13 Esta leyenda está hoy desaparecida, sustituida por una leyenda en castellano, bastante posterior ya 
que incluye actualizaciones sobre el destino de la plaza de Orán, su pérdida en 1705 y su recuperación 
en 1782.  



 10 

 
Imagen 3. Juan de Borgoña, La toma de Orán, Capilla mozárabe de la 

Catedral de Toledo, 1514 
 

Y de hecho, tanto las cartas publicadas como el fresco con su leyenda cumplieron 
su misión de propaganda y de autopromoción del culto a Cisneros. Sirvieron de base 
a la redacción de las crónicas regias y, cómo no, a las hagiografías destinadas a 



 11 

celebrar la santidad de Cisneros y a servir su causa para su proceso de canonización. 
En su crónica de los Reyes Católicos, Andrés Bernáldez14, si bien añade detalles más 
concretos sobre la batalla, tanto de los soldados en tierra como de la artillería 
presente en la flota, no abandona nunca la tonalidad providencialista ni deja de 
recordar estos milagrosos acontecimientos, haciendo que así entraran de lleno en la 
Historia oficial y en las glorias del reino, como lo prueba la multitud de relatos acerca 
del caso (comedias, romances y otras piezas literarias, sermones, etc.) o que lo 
incluyen (crónicas históricas15, historias eclesiásticas o flores sanctorum). 
Evidentemente, a veces conocieron hipertrofias estos milagros, particularmente bajo 
la pluma de los celadores de la causa de Cisneros16, y se sumaron otros. Uno de estos 
nuevos milagros, que nos interesa particularmente, cuenta cómo apareció Cisneros, 
después de muerto, en 1573 para defender la ciudad: 
 

Affirman los de Orán haberse aparecido el cardenal muchas veces sobre la puerta, muralla de la 
ciudad de Orán, vestido de Pontifical con su báculo Pastoral, un estoque desnudo, defendiendo 
la ciudad valerosamente de los asaltos de los moros, que an pretendido bolverla a su poder, que 
muchas veces la saetas de los enemigos se han vuelto contra ellos mismos. 
También a sido visto de los africanos el Cardenal en su caballo blanco a semejança del Apóstol 
Santiago. El año de 1573 cercó la dicha ciudad de Orán el Rey de Argel con gran multitud de 
moros, y estando en gran peligro de ser entrada, fue visto de los infieles el fraile Francisco con 
Capelo de Cardenal que defendía la puerta, y puso tal espanto a los enemigos que desampararon 
el cerco y se fueron huiendo, y los renegados que venían en esta jornada dixeron ser este fraile el 
santo Cardenal Don fray Francisco Ximénez…17 

 

Se trata de confirmar con este milagro la santidad del personaje, su papel de 
evangelizador a la vez que defensor de la fe católica, compañero de Santiago y sucesor 
suyo en parte de las posesiones ultramarinas de los reyes de España. 

Pues bien, si varias razones (religiosas, pero también estratégicas, con la posesión 
de una plaza importante para el control de parte del Mediterráneo) precedieron a la 
conquista de la plaza de Orán, la historia oficial insistió más bien en el carácter 
religioso e incluso providencialista de la empresa, considerada como una verdadera 
cruzada. 

                                                   
14 Historia de los Reyes católicos don Fernando y doña Isabel escrita por el bachiller Andrés 
Bernaldez…, in , Don Cayetano Rosell (éd.), Crónica de los Reyes de Castilla, tomo III, coll. Biblioteca 
de Autores Españoles, Madrid, Rivadeneyra ed., 1878, p. 737 y sig. 
15 Sin embargo, conviene aquí matizar: en 1601, Mariana en su Historia general (libro XXIX, 
cap. XVIII) vuelve a utilizar los elementos presentes en la crónica de Bernáldez, pero abandona el tono 
providencialista y se queda más escueto en cuanto a los milagros. No niega nunca lo milagroso de la 
victoria, lograda gracias a la intercesión de Cisneros, pero no recoge el conjunto de milagros 
(alargamiento del día, el vuelo de cuervos, etc.). 
16 Álvar GÓMEZ, en su De rebus gestis a Francisco Ximenio Cisnerio, Archiepiscopo Toletano... 
cuenta, en el libro IV, por ejemplo, que se le apareció al Cardenal el Árbol de la cruz en el cielo, no una 
vez sino tres veces, cerca de Aranjuez, a la salida y a la llegada de África, milagro recogido más tarde 
por Fray Antonio DE SANTA MARÍA en su España triunfante y la iglesia laureada, en todo el globo 
de el mundo, por el patrocinio de María Santísima en España, 1682. 
17 Balthasar PORREÑO, Dichos, hechos, virtudes y milagros del Illmo y Reverendíssimo don Fray 
Franco Ximenez de Cisneros…., manuscrito BNE nº 1736,  fol. 57. Este milagro fue recogido después en 
los Flores Sanctorum de Marieta (Lib. V, cap. 97, fol. 145a) y Villegas (3era parte, fol. 601) 
asegurándole una gran difusión entre los fieles. 



 12 

La reconquista de Orán por Felipe V: la fe sigue llegando, 
pero… 

Aprovechando la Guerra de Sucesión por el trono español y la situación 
desfavorable del rey Felipe V, los argelinos sitian la ciudad de Orán que acaba 
cayendo en enero de 1708, mientras que Mazalquivir cae en abril del mismo año. De 
la misma manera que para la conquista de 1509, la voluntad de recuperar Orán, 
acontecimiento que tendrá lugar en 1732, tiene varias justificaciones18. El proyecto se 
inscribe en una política global de restauración política y religiosa de los dominios 
injustamente perdidos a causa de la guerra de Sucesión, como bien lo recuerda el 
decreto del 6 de junio de 1732: 
 

Siendo mi Real ánimo no dejar separada del Gremio de la Iglesia y de nuestra Católica Religion, 
parte alguna de los Dominios que la Divina Providencia entregó a mi cuidado, quando me colocó 
en el Trono de esta Monarquía, y que la superioridad y multiplicidad de mis enemigos arrancó 
despues de mi obediencia, violenta y fraudolosamente; he meditado en todos tiempos en 
reunirlas […] que estando esta Plaza en poder de los Barbaros Africanos, es una puerta cerrada a 
la extension de mi Sagrada Religion, y abierta a la esclavitud de los habitadores de las 
inmediatas costas de España. 

 
Leyendo estas palabras, se podría creer que el motivo religioso es esencial en la 
decisión de recuperar Orán, una plaza ganada por sus antepasados y que el nuevo rey 
Borbón consideraba formar parte del patrimonio histórico-religioso de la España que 
había heredado. Sin descartar nunca esta motivación, que por constar en el decreto 
ha pasado a ser versión oficial y que le devolvía el prestigio a un Felipe V llegado al 
trono no con poca dificultad, se ha demostrado que otros intereses se juntaban e 
influenciaron también la decisión de reconquistar la ciudad. De hecho, una vez 
recuperadas algunas posesiones italianas, controlar Orán significaba también 
garantizar el control del Mediterráneo occidental: no solamente a nivel del comercio 
frente a las pretensiones francesas e inglesas sino también frente al corso magrebí 
que amenazaba constantemente las costas españolas. Sin embargo, sí que la Corona 
contaba con la protección divina para llevar a cabo su proyecto, como lo muestra la 
carta mandada a todas las ciudades e instituciones del reino “para que realizaran 
rogativas por el éxito de la expedición”19. 

De hecho, estas múltiples motivaciones se plasmaron en una diversidad de 
discursos –textuales y plásticos– que se entremezclaron y se cruzaron en esta 
primera mitad del siglo XVII, una dialéctica entre un discurso antiguo, anclado en el 
pasado, lleno de maravillas, y un discurso más crítico, cuyos brotes ya se venían 
viendo desde el siglo XVII, y se confirmaron con la Ilustración. 

De hecho, seguimos encontrando, en este siglo de las luces, relatos que evocan 
milagrosos acontecimientos que se supone tuvieron lugar durante esta conquista. 
Uno de ellos, el más significativo, sería la ayuda providencial de San Antonio de 
Padua a las tropas españolas. Esta consta en un precioso grabado (Imagen 4), de 
autoría desconocida, en el que se puede ver el ataque de la Armada española a la 
ciudadela de Orán. En esta escena muy dinámica, podemos ver, a la derecha, los 

                                                   
18 Seguimos aquí las conclusiones de Luis FE CANTÓ en su tesis doctoral Oran (1732-1745), les 
horizons maghrébins de la monarchie hispanique, p. 113-129. Inédite. 
19 Juan Jesús BRAVO CARO, “Málaga en la logística de la expedición a Orán en 1732”, Vegueta. 
Anuario de la Facultad de Geografía e Historia, 17, 2017, p. 345. Este historiador presenta en su 
artículo las ceremonias que se organizaron tanto en España como fuera de las fronteras peninsulares, 
antes y después de la conquista. 



 13 

soldados de a pie que atacan la puerta de la ciudad que aparece en un segundo plano, 
bajo la mirada del que podemos suponer es el Capitán, el Conde de Montemar. A la 
izquierda, en la bahía, una cantidad importante de galeras desde las cuales se tiran 
cañonazos, y de las que desembarcan nuevos soldados listos para atacar, viene a 
simbolizar la potencia de la armada española. De hecho, los textos hablan de más de 
600 embarcaciones monopolizadas para llevar a cabo esta expedición. Pero, lo que 
más impacta es que, dominando la escena, San Antonio de Padua, vestido de la túnica 
franciscana y con el sombrero de alas anchas decorado con plumas, como llevan los 
capitanes del ejército, aparece flotando en una nube, seguido de un ejército 
innumerable, convertido pues en verdadero capitán celeste de los reinos de ultramar. 
El cielo tormentoso remite a los truenos que el santo arrojaría a los enemigos de la fe. 
 

 
Imagen 4. S. Antonius Pad: hat in disen Auszug, mif melchen ihne der 
Spanische Admiral in der Franciscaner Kirchen zu Alicante befleidef, 

alle Mohren aus Oran verjagef Anno 1732, National maritime Museum, 
Londres 

 

Lo mismo viene relatado en una Oración panegírica, escrita a raíz de la victoria 
por Francisco Cano Machuca y dedicada a la reina Isabel Farnesio20, en la que, a toda 
costa, el autor se esmera en justificar la intercesión del santo, apoyándose en la 
etimología de su nombre (que significaría “truena de lo alto”), así como en su 
capacidad a devolver las cosas perdidas, como es el caso de Orán, perdida unos 

                                                   
20 Doctor Francisco CANO MACHUCA, Oración panegírica en acción de gracias a San Antonio de 
Padua por la plausible victoria de las armas catholicas en la toma feliz de la importante plaza de 
Orán, predicada el día veinte y siete de julio de este presente año… [s.l., s.a.]. 



 14 

veinticuatro años antes21. Ahora bien, contrariamente a lo que pasó con los milagros 
de la primera conquista, esta intervención celeste no conoció mucho éxito, y no 
consta en las otras relaciones de este acontecimiento. 

La que nos ha dejado Pedro de la Cueva22, a pesar del mismo título del folleto que 
nos informa sobre la tonalidad apologética del texto y de la propensión de su autor a 
la parábola religiosa, no llega a igualar la tonalidad providencialista de las relaciones 
de siglos anteriores. Es cierto que el autor recuerda la restauración religiosa que se 
operó gracias al celo del Rey comparado con David23, que alude, de pasada, a la ayuda 
divina durante la travesía y el desembarque “Visible se vio el brazo de Dios, 
favoreciendo a los suyos, desde que llegaron en la Aguada a tomar tierra… Tú, Señor, 
como Dueño del Mar, suavizaste, y mitigaste la resaca ordinaria de sus olas en la 
Playa del Aguada”24, y evoca de manera más que imprecisa los “millones de milagros 
que han inundado los Mares, las Armadas, los Puertos, las Playas, el África, las 
Tropas, los Castillos y la Plaza de Orán”25. Sin embargo, la dimensión divina y 
providencial pierde consistencia a favor de la actuación humana26: la voluntad del rey 
siempre alabada, la de José Patiño, Secretario de Hacienda, Marina e Indias, que 
había mejorado y aumentado la Armada española y gracias al que el Rey había podido 
cumplir con su designio, pero también la de todos los otros participantes a la 
expedición victoriosa. De hecho, al final de la obra aparece una significativa tabla en 
la que se nombran a los responsables de la expedición: el Rey, Patiño, el Conde de 
Montemar, así como los Tenientes, Mariscales, Oficiales generales, los diferentes 
batallones, etc. 

La dimensión humana es precisamente la componente que domina en los demás 
relatos históricos como, por ejemplo, La Relacion de lo acaecido en la Navegacion de 
la Armada, un breve texto bastante neutro que presenta los diversos hitos de la 
reconquista de la plaza de Orán. Sin negar la dimensión religiosa de la victoria, se 
insiste más que todo en el papel de los soldados en la misma afirmando que “Estos 
triumphos, que después de la visible asistencia de Dios, se deben únicamente al 
invencible valor de las Tropas…”27. De la misma manera, o más aún, lo providencial 
está ausente del relato de Campo-Raso, en sus Memorias políticas y militares…28, en 
que la dimensión crítica es ya esencial. En un relato muy documentado, cauto y 
preciso, el autor da cuenta de los preparativos de la expedición enfocando 
particularmente en la importante Armada juntada para la ocasión “y se puede decir 

                                                   
21 Extrañamente, no se evoca la relación del santo con el mar (había predicado a los peces y había 
obrado milagros de protección hacia marineros) ni con san Francisco, adoptado como protector de la 
gente de mar. Véase la hagiografía que le dedica Fr. Miguel MESTRE, Vida y milagros del glorioso san 
Antonio de Padua, sol brillante de la Iglesia…, Madrid, Ángel Pascual, 1724. 
22 Pedro DE LA CUEVA, Iconismos, encomiasticon o verdadera descripción, y elogio de la expedición 
de África, en las que las Reales Armas de S. M. El Señor Phelipe V recobraron a Marzaquivir, Orán y 
sus Castillos…. 
23 Ibid., p. 17. 
24 Ibid., p. 24. 
25 Ibid., p. 29. 
26 Incluso en la parte dedicada a la primera conquista, desparecen los milagros habitualmente 
aceptados. 
27 Relacion de lo acaecido en la Navegacion de la Armada que se congregò en la Bahia de Alicante, i 
de los gloriosos progressos del Exercito del Rei en la Conquista, ò Restauracion de la Plaza de Oràn, 
en Africa, en los dias 29. i 30. de . Iunio, i 1 de Iulio deste año de 1732, que sin duda se publica a raíz 
de la victoria [s.l., s.a.], p. 8.  
28 Joseph DEL CAMPO-RASO, Memorias políticas y militares para servir de continuación a los 
comentarios del Marqués de San phelipe, desde el año de MDCCXXV…, tomo tercero, Madrid, 
Francisco Xavier García, 1756, p. 285-293. 



 15 

sin hyperbole, que nunca se viò el Mar Mediterraneo cubierto de tanta variedad de 
Vanderas juntas”, de las dificultades ligadas al temporal, del desarrollo y aprietos de 
la batalla naval y campal, así como de las estrategias adoptadas por Montemar. 
Estamos claramente ante una historiografía crítica que poco tiene que ver con los 
acentos providenciales que prevalecían en los siglos pasados o que siguen vigentes en 
textos de géneros distintos. 

Pasa lo mismo para la iconografía: podemos comparar el grabado ya estudiado con 
la representación de la toma de Orán pintada por Domenico Maria Sani que 
presentan la misma dialéctica (Imagen 5). A la Armada supeditada a la capitanía 
celeste de San Antonio, se opone una Armada y un ejército subordinados a la 
estrategia y la disciplina militar encarnada por un hombre, el Conde de Montemar 
presente en el ángulo inferior izquierdo y que se distingue por un halo luminoso. Se 
representa, conforme a los relatos de la época, el desembarco de las tropas españolas 
en la playa de las Aguadas, poniéndose de manifiesto la importante Armada y el 
imponente ejército perfectamente organizado como lo indica la misma composición 
del cuadro. No cabe ninguna duda de que el pintor italiano, nombrado pintor del rey 
en 1732, haya querido representar la dominación de la Flota española, simbolizando 
el poder militar del nuevo Borbón, ya totalmente rehabilitado, después de los duros 
trances y de la falta de legitimidad que habían caracterizado el principio de su 
reinado. Parece que en este primer siglo XVIII, si la fe sigue llegando por el mar, 
pocas veces es cuestión de milagro, se trata más bien de poder. 
 

 

Imagen 5. Domenico Maria Sani, Toma de Orán, Patrimonio Nacional 

Conclusión 

El 6 de septiembre de 1732, poco después de conquistada la ciudad, otro 
acontecimiento –un milagro directamente venido del mar– ilustra perfectamente la 
tensión que todavía existe entre una mentalidad conservadora anclada en el pasado y 
apegada a las supersticiones, y una mentalidad más moderna, para la que prevalece la 
razón.  



 16 

En un auto escrito por el escribano de la Ciudad, se cuenta que dos soldados 
encontraron una cruz de madera, con una figura de Cristo de hierro, envuelta en 
trapos, que flotaba en el mar, frente a la playa en la que estaban. Se presentaron pues 
al Vicario para entregarle la cruz. Se interpreta pues este hallazgo como verdadero 
milagro, ya que se supone que con el peso la cruz hubiera tenido que hundirse y no 
flotar. Acompañados por diversos testigos cuentan la historia al notario para que 
dejara constancia del prodigio. De hecho, Alain Cabatous recuerda que este tipo de 
objetos y estatuas venidas del mar son “autant d’oblations marines qui ont 
probablement confirmé aux hommes de la mer la présence de Dieu tant sur l’eau 
que sur la terre”29. 

Al lector de hoy, no le cabe la menor duda de que esta milagrosa cruz no puede ser 
sino un oportuno invento para afirmar simbólicamente que no por nada la fe llega 
desde el mar… Se trataba de hecho de acrecentar la legitimidad de la conquista y la 
dimensión religiosa de la misma y favorecer la fe mediante el culto a una reliquia que 
simbolizaba el éxito católico frente a la infidelidad. Se trata pues de un tipo de 
maravilla típica de la Edad Media, todavía presente en la Edad Moderna, pero que se 
pone en tela de juicio en el siglo ilustrado. Y efectivamente, el Fraile Padre Feijoo, a 
pesar de su condición de religioso, cuestiona en su ensayo Teatro crítico universal, 
esta religión llena de invenciones, oscurantismo y supersticiones, y critica la 
credulidad de la gente. Comprobamos pues que a partir de allí, si la fe sigue cruzando 
los mares, va perdiendo cada vez más terreno a favor de unos motivos más 
pragmáticos, aunque no por ello más dignos ni morales. 

                                                   
29 Alain CABANTOUS, Le Ciel dans la mer : Christianisme et civilisation maritime (XVIe-XIXe siècle), 
París, Fayard, 1990, p. 50. 



 17 

Bibliografía 

BRAVO CARO, Juan Jesús, “Málaga en la logística de la expedición a Orán en 1732”, 
Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografía e Historia, 17, 2017. 

 
CABANTOUS, Alain, Le Ciel dans la mer : Christianisme et civilisation maritime 

(XVIe-XIXe siècle), París, Fayard, 1990. 
 
CAMPO-RASO, Joseph del, Memorias políticas y militares para servir de 

continuación a los comentarios del Marqués de San phelipe, desde el año de 
MDCCXXV…., tomo tercero, Madrid, Francisco Xavier García, 1756. 

 
CANO MACHUCA, Francisco, Oración panegírica en acción de gracias a San 

Antonio de Padua por la plausible victoria de las armas catholicas en la toma 
feliz de la importante plaza de Orán, predicada el día veinte y siete de julio de 
este presente año… [s.l., s.a.]. 

 
CUEVA, Pedro de, Iconismos, encomiasticon o verdadera descripción, y elogio de la 

expedición de África, en las que las Reales Armas de S. M. El Señor Phelipe V 
recobraron a Marzaquivir, Orán y sus Castillos…, Granada, Joseph de la Puerta, 
1732. 

 
DOMÍNGUEZ FUENTES, Sophie, “Les fresques de la campagne d‟Oran peintes par 

Juan de Borgoña dans la chapelle Mozarabe de la cathédrale de Tolède”, Cahiers 
de la Méditerranée, 83, 2011, p. 33-42. 

 
FE CANTÓ, Luis, Oran (1732-1745), les horizons maghrébins de la monarchie 

hispanique, tesis doctoral inédita. 
 
GÓMEZ DE CASTRO, Álvar, De rebus gestis a Francisco Ximenio Cisnerio, 

Archiepiscopo Toletano, Andrea de Ángulo, 1569, Libro IV. 
 
HERNÁNDEZ GONZÁLEZ, María Isabel, El taller historiográfico: Cartas de 

relación de la conquista de Orán (1509) y textos afines, Londres, Department of 
hispanic studies, Queen Mary and westfied college, 1997. 

 
Historia de los Reyes católicos don Fernando y doña Isabel escrita por el bachiller 

Andrés Bernaldez…, Don Cayetano Rosell (ed.), Crónica de los Reyes de Castilla, 
tomo III, Madrid, Rivadeneyra ed., 1878, p. 737 y sig. 

 
MARIANA, Juan de, Historia general de España, Madrid, D. Joachín de Ibarra, 

1780, libro XXIX, cap. XVIII. 
 
MARIETA, Juan de, Historia eclesiástica de todos los santos de España, Cuenca, 

Pedro del Valle, 1596. 
 
MESTRE, Miguel, Vida y milagros del glorioso san Antonio de Padua, sol brillante 

de la Iglesia…, Madrid, Ángel Pascual, 1724. 
 



 18 

PORREÑO, Balthasar Dichos, hechos, virtudes y milagros del Illustrísimo y 
Reverendíssimo don Fray Francisco Ximenez de Cisneros…., Manuscrito BNE, 
nº 1736. 

 
Relacion de lo acaecido en la Navegacion de la Armada que se congregò en la Bahia 

de Alicante, i de los gloriosos progressos del Exercito del Rei en la Conquista, ò 
Restauracion de la Plaza de Oràn, en Africa, en los dias 29. i 30. de . Iunio, i 1 de 
Iulio deste año de 1732, [s.l., s.a.]. 

 
SANTA MARÍA, Fray Antonio de, España triunfante y la iglesia laureada, en todo el 

globo de el mundo, por el patrocinio de María Santísima en España, Madrid, 
Julián de Paredes, 1682. 

 
TEMPÈRE, Delphine, “Conversion, évangélisation et miracles sur les océans. La vie 

religieuse en mer au XVIIe siècle à travers l‟œuvre des missionnaires jésuites”, 
Pierre RAGON (dir.), Nouveaux Chrétiens . Nouvelles Chrétientés , 2010, Paris, 
Presses Universitaires de Nanterre, 2014, p. 313-328. 

 
VAUCHEZ, André, “L‟homme au péril de la mer dans les miracles médiévaux”, 

L’homme face aux calamités naturelles dans l’Antiquité et au Moyen Âge, Cahiers 
de la Villa Kérylos, 17, 2006, p. 184-195. 

 
VILLEGAS, Alonso de, Flos sanctorum, historia general de la vida y hechos de Jesu-

Christo, Dios y Señor nuestro; y de los santos, de que reza, y haze fiesta la Iglesia 
Catholica…, Barcelona, Isidoro Aguavivas, 1794, p. 428ª. 


