I ’Entre-dey;,

Numeéro 6 (2) | décembre 2019

Représentations de la mer dans le monde hispanique (XVIe-XVIIIe s.)

La fe que llega desde el mar: simbologia religiosa en las
conquistas del norte de Africa en la época moderna

Lidwine LINARES
Université de Limoges, CeReS

Résumé

On peut comprendre la mer comme le vecteur géographique de la parole religieuse,
depuis les légendes des venues de saint Paul ou de saint Jacques dans la Péninsule.
D’ailleurs, il tout aussi fréquent de trouver, dans la littérature médiévale, des
exemples de faveur ou chatiment divin surgis lors de voyages maritimes que des
exemples de miracles militaires dans I’histoire politique des couronnes péninsulaires
(pensons notamment aux légendes du saint Jacques chevalier, mais aussi aux
apparitions de la vierge Marie). Cest a partir de cela que nous nous sommes
intéressée aux expéditions militaires du nord de I’Afrique a I'époque moderne. La
lecture des chroniques et I'analyse de I'iconographie nous montrent a quel point ces
conquétes sont interprétées comme un symbole du retour des terres perdues a la foi
chrétienne, et comment, dans un tel contexte, le contact avec la mer est un élément
essentiel, non seulement d’un point de vue pratique mais également d’'un point de vue
spirituel.

Resumen

Podemos entender el mar como el medio geogrdfico del advenimiento de la palabra
religiosa, desde las leyendas de la llegada de San Pablo a la peninsula o de
Santiago. Son numerosos también los ejemplos en la literatura medieval del favor o
castigo divino expresados durante viajes por rutas maritimas, asi como los
ejemplos de milagros militares en la historia politica de las coronas peninsulares
(pensemos en las leyendas de Santiago sin ir mas lejos, pero también en las
apariciones marianas). A partir de este punto de vista nos hemos interesado por
estudiar si se produjeron esos milagros en las expediciones militares al norte de
Africa en la época moderna. La lectura de las crénicas, el andlisis de la iconografia
mas aulica o de la iconografia mas relacionada con un discurso dindstico nos
pueden permitir entender como estas conquistas son interpretadas como una
simbologia del retorno a la fe cristiana de tierras perdidas y como, en este contexto,



mantener el contacto con el mar es algo esencial, no sélo desde el punto de vista
prdactico sino también espiritual.



Plan

El caso de la conquista de Oran por Cisneros

La reconquista de Oran por Felipe V: la fe sigue llegando, pero...
Conclusion

Bibliografia



Los milagros maritimos se cuentan por miles y muchos santos, venidos de una
region costera o no, se especializaron en estos tipos de milagros. Entre ellos,
destacaron las figuras de San Julia, Santa Devota, o San Cenobio en la Edad Media?, y
las de San Ignacio, San Francisco Javier2, o San Antonio en el Siglo de Oro, que se
convirtieron en patronos de la gente de mar. De hecho, San Antonio de Padua fue
conocido por haber predicado a los peces (como San Francisco, el de Asis, habia
predicado a los pajaros), lo que desembocé a que fuera invocado para el rescate de los
naufragos y cautivos. En cuanto a San Francisco, le dedicaron una hagiografia
unicamente dedicada a los milagros maritimos y oportunamente titulada San
Francisco Javier, principe del mar.Y es que el mar es el lugar de todos los peligros, y
en primer lugar de peligros naturales, fendmenos violentos y fuerzas incontroladas,
vividos por los marinos como un castigo divino, pero del que se podian proteger
gracias a la invocacion y la intercesion de los santos.

Por otra parte, el mar fue y sigue siendo una frontera entre un mundo y otro, una
frontera que separa el mundo de la fe y el de los infieles. No es de extranar que
muchas de las evangelizaciones se hayan llevado a cabo cruzando los mares como,
por ejemplo, la del apdstol San Pablo, que segun el hagiégrafo Alonso de Villegas
“queria banar toda la iglesia de Dios [y] predico el Evangelio desde Jerusalén hasta
Hungria, y sus comarcas, y aun lleg6 a Espana, corriendo desde la una parte del
Océano, hasta la otra3” y habria desembarcado a la peninsula por el puerto de
Tarragona. Es también por via maritima como habria llegado el cuerpo del apostol
Santiago a Galicia, llevado milagrosamente en un navio por sus discipulos que
entraron:

por lo mas oriental de Espana, en la costa por donde Francia se junta con Catalufia no pararon
alli, ni en toda la vuelta que se hace hasta el estrecho de Gibraltar; rodeando a Espafia por sus
dos lados, de oriente, y medio dia, entrando en el océano, llegaron a casi lo mas altimo de la
tierra, que asi se llama aquella parte, que es Galicia, donde pararon los santos discipulos del
apostol. Desembarcaron en la ciudad de Iria Flavia, que ahora es el Padrén4.

Esta leyenda es indisociable de la historia hispanica del santo como de la historia
de la Espafia catolica. La fe llega pues, en muchos casos, por el mar y es por los mares
como también llegard a América, y a Africa, como lo veremos a través de un breve
analisis de relatos e imagenes que cuentan las conquistas de la plaza de Oran, en 1509

y en 1732.
El caso de la conquista de Oran por Cisneros
Ya en tiempos de los Reyes Catolicos, se habia pensado en llevar a cabo la

expansion de la fe catélica allende el mar, en América y también en Africa. De hecho,
los monarcas habian buscado el apoyo del santo pontifice Alejandro VI para esta

t André VAUCHEZ, “L’homme au péril de la mer dans les miracles médiévaux”, in L’homme face aux
calamités naturelles dans UAntiquité et au Moyen Age, Cahiers de la Villa Kérylos, 17, Paris,
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 2006, p. 184-195.

2 Delphine TEMPERE, “Conversion, évangélisation et miracles sur les océans. La vie religieuse en mer
au XVIIe siecle a travers ’ceuvre des missionnaires jésuites » in Pierre RAGON, Nouveaux Chrétiens.
Nouvelles Chrétientés, Paris, Presses Universitaires de Nanterre, 2010, p. 313-328.

3 Alonso DE VILLEGAS, Flos sanctorum e historia general de la vida i hechos de Iesu Christo, Dios y
sefior nuestro, y de todos los Santos..., Barcelona, Sebastian de Cormellas al Call, 1615, fol. 175a.

4 Ibid., fol. 195c.



empresa, el cual habia publicado la bula Ineffabilis et summi en la que les daba la
autoridad sobre parte de Africa (el reino de Tremecen en la actual Argelia) y les
recordaba el compromiso de favorecer la evangelizacion de estas tierras africanas.
Decia la bula: “alli llevaréis y esparciréis el nombre de nuestro Salvador Jesucristo”.
Por varios motivos, entre otros la temprana muerte de la reina, habria que esperar
varios afnos antes de que Cisneros, antiguo confesor de la Reina Catoélica, promovido
Arzobispo de Toledo y Cardenal, determinara conquistar la plaza de Oran. Esta
expedicion, larga y esmeradamente preparada por el prelado toledano, fue sin duda
motivada por su deseo de que se respetara el testamento de Isabel la Catolica “E que
no cesen en la conquista de Africa e de pugnar por la fe contra los infieles”. A estas
razones meramente religiosas, habria que anadir otras vinculadas con el mar, una
frontera fragil y llena de peligros: por un lado se temia una invasién de las costas
espafiolas por los Berberiscos y, por otro lado, el corso magrebi amenazaba con una
actividad intensa el comercio maritimo, pero también la poblacion de las costas
andaluzas y levantinas. Se produjeron en aquella época varias razias y raptos de
ciudadanos espanoles. Asegurarse una plaza fuerte y estratégica del otro lado del mar
constituia pues una solucién a estos problemas, podia resultar provechoso desde el
punto de vista econ6mico, a la vez que permitia cumplir con esta empresa
expansionista en Africa tan sofiada después de la victoriosa reconquista de Granada.
Asi lo afirma el Cardenal en un documento, conservado ahora en el AHM:

La forma que se puede tener para fazer Armada este ano de quinientos y seys con que se tome
Oran mediante la gracia de Dios es la seguiente. De lo qual resultard mucho servicio a Dios y al
Rey, nuestro sefior, y aun ynterese a su Altesa y beneficio al reyno, porque, toméndose Orén, se
tomara mucha parte del reyno de Tremecen; y escusar se ya la costa de Marcaquibir o la mayor
parte della; y rentaria aquella ¢ibdad y puerto al Rey, nuestro sefior, aviendo trato con los
moros, veynte mili ducados; escusar se yan muchos christianos que se llevan y pierden; asegurar
se ya la costa de la mar del reyno de Granada o grand parte della; escusar se a muchos dineros
que alli se gastan y devrian gastars.

Asi el Cardenal primero participa en la financiacién de la conquista del Puerto de
Mazalquivir en 1505, previo paso a la conquista de la ciudad de Oran, de la que le
ofrece al rey Fernando encargarse, adelantando el dinero necesario para este designio
y dirigiendo personalmente la expedicion, lo que acepta el rey®, nombrandole Capitan
general el 20 de agosto del 1508. Después de largos preparativos desde Toledo,
Malaga y Cartagena, sale de Cartagena una armada importante, al parecer compuesta
de unas ochenta naos y diez galeras el 16 de mayo de 1509. Llegan al puerto de
Mazalquivir el 17 de mayo por la noche. Al dia siguiente desembarcan y acometen
contra la ciudad de Oran que ganan en el mismo dia. No hacia falta mas para que esta
facil conquista fuera interpretada como divinal victoria contra los infieles de Africa.

Lo que nos interesa pues aqui son los discursos y la intensa propaganda que
siguieron este acontecimiento, invariablemente influidos por la condicién misma de
Cisneros. Un prelado, y no un noble capitan, llevaba esta empresa. Asi la conquista se
presentd como cruzada y el Cardenal se convirti6 muy rapidamente en un nuevo
evangelizador, un san Pablo y un Santiago renovados, llegado desde el mar para
expandir la fe entre los musulmanes de Africa. Los relatos de esta conquista —
bastante estereotipados— han impuesto una historia oficial gloriosa en la que la

5 Citado por Maria Isabel HERNANDEZ GONZALEZ, El taller historiogrdfico: Cartas de relacién de la
conquista de Oran (1509) y textos afines, Londres, Department of hispanic studies, Queen Mary and
westfied college, 1997, p. 13.

6 A pesar de que no faltan resistencias y criticas entre los nobles.



omnipotente monarquia catélica habia podido expandir sus dominios gracias a la
ayuda providencial del Cardenal, muy rapidamente considerado por todos como un
santo?. De hecho, se puede incluso considerar que el propio Cardenal, ayudado en
esta tarea por la sede toledana, fue el auto-promotor de su culto gracias a la oportuna
publicacion de cartas de relacion de la expedicion, asi como por la elaboracion de un
programa iconografico en la Catedral de Toledo. De hecho, en una carta que manda a
Villalpando, Capellan mayor de la Iglesia de Toledo, Cisneros habla de la:

mucha vitoria que plugo a su clemencia de nos dar en esto de Oran, que, cierto, ha sydo mas por
misterio que por fuerca de armas, segtind la gran fuerca de la ¢ibdad, qu’es la mas fuerte y mas
fermosa y viciosa del mundo3.

Y manda a Fray Juan de Cazalla, que lo habia acompanado, que redacte otra misiva
mas detallada sobre la empresa que se acaba de realizar. De la misma manera la
relata el fraile con acentos providenciales, el primer milagro sucediendo ya en el mar.
Se trata del milagro del viento favorable, un milagro maritimo al fin y al cabo
bastante topico en las hagiografias de los santos relacionados con el mar. Escribe el
autor:

el Cardenal, nuestro sefior, con toda el armada y con prospero viento, que parescia de Dios para
esto so6lo enbiado —donde me acordé aver leydo de las obras de santo Agustin [...] que dize el
viento ser espiritu de Dios; e asy fue que como este viento con la voluntad de Dios fuese
comovido, e con las tenpestades de las aguas acresgentado, e por los misterios de los angeles
fuese alterado e sosegado— se fizo a la velay.

El autor de la carta rapidamente evoca la estrategia de Cisneros para atacar al dia
siguiente!® pero mas que todo recuerda su santidad, ya que, como los confesores de
los siglos pasados, es mediante la oracion como pelea y consigue la victoria: “Y él,
entretanto, con mucho cuydado, alcadas sus manos orando a nuestro Sefior, peleava
més que todos”. De hecho, gracias a su intercesion, se alcanzé la victoria con la
“ayuda de Dios y de Santiago”, produciéndose no pocos milagros, que va
enumerando:

Ovo grandes misterios e milagros en este santo viaje: lo uno, que asy para la yda, como para la
venida, paresci6 notoriamente quel Cardenal, nuestro sefor, tenia el viento en la manga; e asy lo
dezian ptblicamente los marineros. Lo otro, que la primera cosa que yo vi en la tierra de Africa
fue una cruz, e dixe luego a los que estavan comigo: ‘En esta sefial vengeremos’, como yo avia
predicado el dia de la cruz, antes que partiésemos, e avian dicho que yvamos a buscar la cruz a
Africa. Tten, al tienpo del conbatir la syerra, estando en lo alto de ella mas de XV mil moros,
aparescio sobr’ellos una niebla negra que los cubri6, e a los nuestros dexd con luz e con una
bondad de tiempo fresco. Iten, que al tienpo de comencar de salir, salié un fiero puerco, que ovo
quien dixo: iA él, a él, que Mahoma es!’; e luego le mataron e vimos multitud de buytres sobre
los moros. [...] Lo otro que ha de notar vuestra merced es —y esto se predique y tenga por
evangelio—, que es notorio que Dios alarg6 aquel dia, asy como en el tienpo de Josué, tanto, que

7 Hay que recordar que el proceso de canonizacién empez6 justo después de su muerte, aunque no
llegara, por diversas razones, nunca a su término.

8 Carta del reverendisimo Seinior Cardenal d’Espafia, Arcobispo de Todelo, al Venerable Nuestro
especial Amigo el Dotor de Villapando..., in M. I. HERNANDEZ GONZALEZ, op. cit., p. 47.

9 Carta del Maestro Cacalla al Reverendo y muy venerable Sefior, el Sefior Dotor de Villapando... in
ibid., p. 48.

10 Sabemos que en esto (y més asuntos) discrepaba con el capitan que lo acompafiaba, el capitin Pedro
Navarro.



los moros mismos lo confiesan que lo vieron claramente; e a esta causa, algunos pidieron luego
baptismo.

El acento providencialista de esta carta recuerda que se trata pues de una cruzada
y un previo paso a la expansion de la fe en Africa, elemento en el que vuelve a insistir
Cazalla al final del documento: “nuestro sefnor, y los milagros manifiestos que Dios
aqui ha querido mostrar, es claro que presto quiere que toda Africa sea nuestra”. Hay
que tener en cuenta que estas cartas se publicaron al mes de esta conquista,
promocionando pues directamente este acontecimiento y el papel del protagonista
principal, el Cardenal Cisneros, e indirectamente de la di6cesis de Toledo.

De la misma manera, el mismo Cardenal mandé realizar unos tres frescos para la
capilla mozarabe de la Catedral de Toledo, de los que se encarg6 Juan de Borgofia
apenas cinco afios después, y que relatan tres episodios de la campana oranesa: el
fresco de la izquierda representa el desembarque de las tropas de Cisneros al puerto
de Mazalquivir, el fresco central representa la batalla mientras que el de la derecha
representa el embarque de Cisneros para su vuelta a Espana!2. Estas pinturas se
inspiran en la relacion de Cazalla y de la misma manera permiten destacar la
dimension providencialista de la conquista y el papel de primera orden desempefnado
por el Cardenal Cisneros.

En el primer fresco del triptico (Imagen 1), vemos en un primer plano al
Cardenal, que se destaca por su purpura cardenalicia, que pisa el suelo africano, en
actitud de bendecir ya que se trata de una mision evangelizadora. El mar y la armada
ocupan una parte importante del cuadro recordando que esta empresa se lleva a cabo
allende mar, para propagar la fe mas alld de esta frontera natural. Es de notar
también la tranquilidad de las aguas, lo que sin duda remite al milagro que
protagonizo6 Cisneros que segin Cazalla “tenia el viento en la manga”.

1 Carta del Maestro Cagalla..., p. 51.

12 Sophie DOMINGUEZ FUENTES, “Les fresques de la campagne d’Oran peintes par Juan de Borgofia
dans la chapelle Mozarabe de la cathédrale de Tolede”, Cahiers de la Méditerranée, 83, 2011, p. 33-42.
En este articulo, Sophie Dominguez Fuentes ha demostrado con argumentos sélidos y convincentes
que los frescos laterales no representan la salida desde Cartagena ni la vuelta a Espana, como algunos
como Sanchez Dorcel lo habian afirmado.



Imagen 1. Juan de Borgona, La toma de Oran, Capilla mozarabe de la
Catedral de Toledo, 1514

El segundo fresco (Imagen 2), que se sitia en la parte central, representa diversas
fases del enfrentamiento entre los cristianos y los infieles. Otra vez importa la
presencia fisica y simbolica del Cardenal: aparece en primer plano, en el angulo
inferior derecho, montado en un caballo y engrandecido por su manto rojo que
recubre parte del caballo, siguiendo unos soldados que llevan un estandarte con su
escudo, que también se repite en lo alto de la escena, coronando el conjunto del



fresco. A su protagonismo se suma la representacion simbolica de los milagros que se
le atribuyen: en el cielo oranés, casi enmarcando el escudo cisneriano, un sol de rayos
hipertrofiados viene a recordar que, por su intercesion, se alargo el dia, mientras que
el vuelo de aves negras alude a como unos buitres atacaron a los moros.

Imagen 2. Juan de Borgoia, La toma de Oran, Capilla mozarabe de la
Catedral de Toledo, 1514

Por fin, el tercer fresco (Imagen 3) representa la partida de Cisneros, unos tres
dias después, acompainado por tres soldados que le esperan en una nave con las velas
desplegadas y lista para zarpar, llena de una cantidad importante de cautivos moros,
como lo habia relatado Cazalla, simbolizando todos estos elementos el éxito de esta
cruzada ultramarina. Por si fuera poco, el Cardenal manda afiadir, debajo de los
frescos, una leyenda explicativa en latin!3, en la que se insiste en algunos elementos
que no se habian podido representar en el fresco. Por una parte, se hace alarde del
sentido estratégico del cardenal a la hora de tomar las decisiones acerca del combate
y, por otra parte, se evoca el balance de la batalla, cuatro mil muertos musulmanes
contra unos treinta solamente en el bando cristiano, insistiendo pues en lo milagroso
de la victoria. Obviamente se trata de un topico al relatar las batallas, pero no deja de
ser un instrumento muy eficaz para probar la santidad de la empresa, y del personaje
que la lleva a cabo.

13 Esta leyenda est4 hoy desaparecida, sustituida por una leyenda en castellano, bastante posterior ya
que incluye actualizaciones sobre el destino de la plaza de Oran, su pérdida en 1705 y su recuperacion
en 1782.



C——

=D o
=
.

Iagen 3. Juan de Borgona, La toma de Oran, Capll mozarabe de la
Catedral de Toledo, 1514

Y de hecho, tanto las cartas publicadas como el fresco con su leyenda cumplieron
su mision de propaganda y de autopromocién del culto a Cisneros. Sirvieron de base
a la redaccion de las cronicas regias y, como no, a las hagiografias destinadas a

10



celebrar la santidad de Cisneros y a servir su causa para su proceso de canonizacién.
En su cronica de los Reyes Catolicos, Andrés Bernaldez!4, si bien afiade detalles mas
concretos sobre la batalla, tanto de los soldados en tierra como de la artilleria
presente en la flota, no abandona nunca la tonalidad providencialista ni deja de
recordar estos milagrosos acontecimientos, haciendo que asi entraran de lleno en la
Historia oficial y en las glorias del reino, como lo prueba la multitud de relatos acerca
del caso (comedias, romances y otras piezas literarias, sermones, etc.) o que lo
incluyen (cronicas historicas!s, historias eclesiasticas o flores sanctorum).
Evidentemente, a veces conocieron hipertrofias estos milagros, particularmente bajo
la pluma de los celadores de la causa de Cisneros?6, y se sumaron otros. Uno de estos
nuevos milagros, que nos interesa particularmente, cuenta cobmo aparecié Cisneros,
después de muerto, en 1573 para defender la ciudad:

Affirman los de Oran haberse aparecido el cardenal muchas veces sobre la puerta, muralla de la
ciudad de Oran, vestido de Pontifical con su baculo Pastoral, un estoque desnudo, defendiendo
la ciudad valerosamente de los asaltos de los moros, que an pretendido bolverla a su poder, que
muchas veces la saetas de los enemigos se han vuelto contra ellos mismos.

También a sido visto de los africanos el Cardenal en su caballo blanco a semejanca del Apdstol
Santiago. El afio de 1573 cerco la dicha ciudad de Oran el Rey de Argel con gran multitud de
moros, y estando en gran peligro de ser entrada, fue visto de los infieles el fraile Francisco con
Capelo de Cardenal que defendia la puerta, y puso tal espanto a los enemigos que desampararon
el cerco y se fueron huiendo, y los renegados que venian en esta jornada dixeron ser este fraile el
santo Cardenal Don fray Francisco Ximénez...17

Se trata de confirmar con este milagro la santidad del personaje, su papel de
evangelizador a la vez que defensor de la fe catélica, companero de Santiago y sucesor
suyo en parte de las posesiones ultramarinas de los reyes de Espaiia.

Pues bien, si varias razones (religiosas, pero también estratégicas, con la posesion
de una plaza importante para el control de parte del Mediterraneo) precedieron a la
conquista de la plaza de Oran, la historia oficial insisti6 mas bien en el caracter
religioso e incluso providencialista de la empresa, considerada como una verdadera
cruzada.

14 Historia de los Reyes catolicos don Fernando y dona Isabel escrita por el bachiller Andrés
Bernaldez..., in , Don Cayetano Rosell (éd.), Croénica de los Reyes de Castilla, tomo III, coll. Biblioteca
de Autores Espafioles, Madrid, Rivadeneyra ed., 1878, p. 737y sig.

15 Sin embargo, conviene aqui matizar: en 1601, Mariana en su Historia general (libro XXIX,
cap. XVIII) vuelve a utilizar los elementos presentes en la cronica de Bernéaldez, pero abandona el tono
providencialista y se queda més escueto en cuanto a los milagros. No niega nunca lo milagroso de la
victoria, lograda gracias a la intercesion de Cisneros, pero no recoge el conjunto de milagros
(alargamiento del dia, el vuelo de cuervos, etc.).

16 Alvar GOMEZ, en su De rebus gestis a Francisco Ximenio Cisnerio, Archiepiscopo Toletano...
cuenta, en el libro IV, por ejemplo, que se le aparecié al Cardenal el Arbol de la cruz en el cielo, no una
vez sino tres veces, cerca de Aranjuez, a la salida y a la llegada de Africa, milagro recogido més tarde
por Fray Antonio DE SANTA MARIA en su Espafia triunfante y la iglesia laureada, en todo el globo
de el mundo, por el patrocinio de Maria Santisima en Espana, 1682.

17 Balthasar PORRENO, Dichos, hechos, virtudes y milagros del Illm y Reverendissimo don Fray
France Ximenez de Cisneros...., manuscrito BNE n° 1736, fol. 57. Este milagro fue recogido después en
los Flores Sanctorum de Marieta (Lib.V, cap.97, fol.145a) y Villegas (3era parte, fol. 601)
asegurandole una gran difusion entre los fieles.

11



La reconquista de Oran por Felipe V: la fe sigue llegando,
pero...

Aprovechando la Guerra de Sucesion por el trono espanol y la situacion
desfavorable del rey Felipe V, los argelinos sitian la ciudad de Oran que acaba
cayendo en enero de 1708, mientras que Mazalquivir cae en abril del mismo ano. De
la misma manera que para la conquista de 1509, la voluntad de recuperar Oran,
acontecimiento que tendra lugar en 1732, tiene varias justificaciones!8. El proyecto se
inscribe en una politica global de restauracion politica y religiosa de los dominios
injustamente perdidos a causa de la guerra de Sucesion, como bien lo recuerda el
decreto del 6 de junio de 1732:

Siendo mi Real &nimo no dejar separada del Gremio de la Iglesia y de nuestra Catoélica Religion,
parte alguna de los Dominios que la Divina Providencia entregd a mi cuidado, quando me colocé
en el Trono de esta Monarquia, y que la superioridad y multiplicidad de mis enemigos arrancé
despues de mi obediencia, violenta y fraudolosamente; he meditado en todos tiempos en
reunirlas [...] que estando esta Plaza en poder de los Barbaros Africanos, es una puerta cerrada a
la extension de mi Sagrada Religion, y abierta a la esclavitud de los habitadores de las
inmediatas costas de Espana.

Leyendo estas palabras, se podria creer que el motivo religioso es esencial en la
decision de recuperar Oran, una plaza ganada por sus antepasados y que el nuevo rey
Borbo6n consideraba formar parte del patrimonio histoérico-religioso de la Espafia que
habia heredado. Sin descartar nunca esta motivacion, que por constar en el decreto
ha pasado a ser version oficial y que le devolvia el prestigio a un Felipe V llegado al
trono no con poca dificultad, se ha demostrado que otros intereses se juntaban e
influenciaron también la decision de reconquistar la ciudad. De hecho, una vez
recuperadas algunas posesiones italianas, controlar Oréan significaba también
garantizar el control del Mediterraneo occidental: no solamente a nivel del comercio
frente a las pretensiones francesas e inglesas sino también frente al corso magrebi
que amenazaba constantemente las costas espafiolas. Sin embargo, si que la Corona
contaba con la proteccién divina para llevar a cabo su proyecto, como lo muestra la
carta mandada a todas las ciudades e instituciones del reino “para que realizaran
rogativas por el éxito de la expedicidon”9.

De hecho, estas multiples motivaciones se plasmaron en una diversidad de
discursos —textuales y plasticos— que se entremezclaron y se cruzaron en esta
primera mitad del siglo XVII, una dialéctica entre un discurso antiguo, anclado en el
pasado, lleno de maravillas, y un discurso més critico, cuyos brotes ya se venian
viendo desde el siglo XVII, y se confirmaron con la Ilustracion.

De hecho, seguimos encontrando, en este siglo de las luces, relatos que evocan
milagrosos acontecimientos que se supone tuvieron lugar durante esta conquista.
Uno de ellos, el mas significativo, seria la ayuda providencial de San Antonio de
Padua a las tropas espanolas. Esta consta en un precioso grabado (Imagen 4), de
autoria desconocida, en el que se puede ver el ataque de la Armada espafiola a la
ciudadela de Oran. En esta escena muy dinamica, podemos ver, a la derecha, los

18 Seguimos aqui las conclusiones de Luis FE CANTO en su tesis doctoral Oran (1732-1745), les
horizons maghrébins de la monarchie hispanique, p. 113-129. Inédite.

19 Juan Jestis BRAVO CARO, “Malaga en la logistica de la expedicion a Oran en 1732”7, Vegueta.
Anuario de la Facultad de Geografia e Historia, 17, 2017, p. 345. Este historiador presenta en su
articulo las ceremonias que se organizaron tanto en Espana como fuera de las fronteras peninsulares,
antes y después de la conquista.

12



soldados de a pie que atacan la puerta de la ciudad que aparece en un segundo plano,
bajo la mirada del que podemos suponer es el Capitan, el Conde de Montemar. A la
izquierda, en la bahia, una cantidad importante de galeras desde las cuales se tiran
canonazos, y de las que desembarcan nuevos soldados listos para atacar, viene a
simbolizar la potencia de la armada espanola. De hecho, los textos hablan de mas de
600 embarcaciones monopolizadas para llevar a cabo esta expedicion. Pero, lo que
mas impacta es que, dominando la escena, San Antonio de Padua, vestido de la tinica
franciscana y con el sombrero de alas anchas decorado con plumas, como llevan los
capitanes del ejército, aparece flotando en una nube, seguido de un ejército
innumerable, convertido pues en verdadero capitan celeste de los reinos de ultramar.
El cielo tormentoso remite a los truenos que el santo arrojaria a los enemigos de la fe.

SYANTC NTUS !
S.ANTONIUS lPAn.[)d'mMu < q ' Rirchen $u Alicante beffeidef, afle Mofren wne Oran verjaget Ame 1752, |

Imagen 4. S. Antonius Pad: hat in disen Auszug, mif melchen thne de
Spanische Admiral in der Franciscaner Kirchen zu Alicante befleidef,
alle Mohren aus Oran verjagef Anno 1732, National maritime Museum,
Londres

Lo mismo viene relatado en una Oracién panegirica, escrita a raiz de la victoria
por Francisco Cano Machuca y dedicada a la reina Isabel Farnesio2°, en la que, a toda
costa, el autor se esmera en justificar la intercesion del santo, apoyandose en la
etimologia de su nombre (que significaria “truena de lo alto”), asi como en su
capacidad a devolver las cosas perdidas, como es el caso de Oran, perdida unos

20 Doctor Francisco CANO MACHUCA, Oracién panegirica en accion de gracias a San Antonio de
Padua por la plausible victoria de las armas catholicas en la toma feliz de la importante plaza de
Oran, predicada el dia veinte y siete de julio de este presente afo... [s.l.,s.a.].

13



veinticuatro afios antes2!. Ahora bien, contrariamente a lo que pas6 con los milagros
de la primera conquista, esta intervencion celeste no conoci6 mucho éxito, y no
consta en las otras relaciones de este acontecimiento.

La que nos ha dejado Pedro de la Cueva22, a pesar del mismo titulo del folleto que
nos informa sobre la tonalidad apologética del texto y de la propensién de su autor a
la parabola religiosa, no llega a igualar la tonalidad providencialista de las relaciones
de siglos anteriores. Es cierto que el autor recuerda la restauracion religiosa que se
opero gracias al celo del Rey comparado con David23, que alude, de pasada, a la ayuda
divina durante la travesia y el desembarque “Visible se vio el brazo de Dios,
favoreciendo a los suyos, desde que llegaron en la Aguada a tomar tierra... T, Senor,
como Dueno del Mar, suavizaste, y mitigaste la resaca ordinaria de sus olas en la
Playa del Aguada”4, y evoca de manera mas que imprecisa los “millones de milagros
que han inundado los Mares, las Armadas, los Puertos, las Playas, el Africa, las
Tropas, los Castillos y la Plaza de Oran”25. Sin embargo, la dimension divina y
providencial pierde consistencia a favor de la actuacién humanaz6: la voluntad del rey
siempre alabada, la de José Patino, Secretario de Hacienda, Marina e Indias, que
habia mejorado y aumentado la Armada espafiola y gracias al que el Rey habia podido
cumplir con su designio, pero también la de todos los otros participantes a la
expedicion victoriosa. De hecho, al final de la obra aparece una significativa tabla en
la que se nombran a los responsables de la expedicion: el Rey, Patifio, el Conde de
Montemar, asi como los Tenientes, Mariscales, Oficiales generales, los diferentes
batallones, etc.

La dimensién humana es precisamente la componente que domina en los demas
relatos histéricos como, por ejemplo, La Relacion de lo acaecido en la Navegacion de
la Armada, un breve texto bastante neutro que presenta los diversos hitos de la
reconquista de la plaza de Oran. Sin negar la dimension religiosa de la victoria, se
insiste méas que todo en el papel de los soldados en la misma afirmando que “Estos
triumphos, que después de la visible asistencia de Dios, se deben tnicamente al
invencible valor de las Tropas...”?7. De la misma manera, o mas atn, lo providencial
esta ausente del relato de Campo-Raso, en sus Memorias politicas y militares...28, en
que la dimension critica es ya esencial. En un relato muy documentado, cauto y
preciso, el autor da cuenta de los preparativos de la expediciébn enfocando
particularmente en la importante Armada juntada para la ocasién “y se puede decir

21 Extrafamente, no se evoca la relaciéon del santo con el mar (habia predicado a los peces y habia
obrado milagros de proteccién hacia marineros) ni con san Francisco, adoptado como protector de la
gente de mar. Véase la hagiografia que le dedica Fr. Miguel MESTRE, Vida y milagros del glorioso san
Antonio de Padua, sol brillante de la Iglesia..., Madrid, Angel Pascual, 1724.

22 Pedro DE LA CUEVA, Iconismos, encomiasticon o verdadera descripcion, y elogio de la expedicion
de Africa, en las que las Reales Armas de S. M. El Seiior Phelipe V recobraron a Marzaquivir, Oran y
sus Castillos....

23 Ibid., p. 17.

24 Ibid., p. 24.

25 Ibid., p. 29.

26 Tncluso en la parte dedicada a la primera conquista, desparecen los milagros habitualmente
aceptados.

27 Relacion de lo acaecido en la Navegacion de la Armada que se congrego en la Bahia de Alicante, i
de los gloriosos progressos del Exercito del Rei en la Conquista, 6 Restauracion de la Plaza de Oran,
en Africa, en los dias 29. i 30. de . Iunio, i 1 de Iulio deste afio de 1732, que sin duda se publica a raiz
de la victoria [s.l., s.a.], p. 8.

28 Joseph DEL CAMPO-RASO, Memorias politicas y militares para servir de continuacién a los
comentarios del Marqués de San phelipe, desde el aino de MDCCXXV..., tomo tercero, Madrid,
Francisco Xavier Garcia, 1756, p. 285-293.

14



sin hyperbole, que nunca se vio el Mar Mediterraneo cubierto de tanta variedad de
Vanderas juntas”, de las dificultades ligadas al temporal, del desarrollo y aprietos de
la batalla naval y campal, asi como de las estrategias adoptadas por Montemar.
Estamos claramente ante una historiografia critica que poco tiene que ver con los
acentos providenciales que prevalecian en los siglos pasados o que siguen vigentes en
textos de géneros distintos.

Pasa lo mismo para la iconografia: podemos comparar el grabado ya estudiado con
la representacion de la toma de Oran pintada por Domenico Maria Sani que
presentan la misma dialéctica (Imagen 5). A la Armada supeditada a la capitania
celeste de San Antonio, se opone una Armada y un ejército subordinados a la
estrategia y la disciplina militar encarnada por un hombre, el Conde de Montemar
presente en el dngulo inferior izquierdo y que se distingue por un halo luminoso. Se
representa, conforme a los relatos de la época, el desembarco de las tropas espaiiolas
en la playa de las Aguadas, poniéndose de manifiesto la importante Armada y el
imponente ejército perfectamente organizado como lo indica la misma composicion
del cuadro. No cabe ninguna duda de que el pintor italiano, nombrado pintor del rey
en 1732, haya querido representar la dominacién de la Flota espafiola, simbolizando
el poder militar del nuevo Borbdn, ya totalmente rehabilitado, después de los duros
trances y de la falta de legitimidad que habian caracterizado el principio de su
reinado. Parece que en este primer siglo XVIII, si la fe sigue llegando por el mar,
pocas veces es cuestion de milagro, se trata méas bien de poder.

Imagen 5. Domenico Maria Sani, Toma de Oran, Patrimonio Nacional

Conclusion

El 6 de septiembre de 1732, poco después de conquistada la ciudad, otro
acontecimiento —un milagro directamente venido del mar- ilustra perfectamente la
tension que todavia existe entre una mentalidad conservadora anclada en el pasado y
apegada a las supersticiones, y una mentalidad mas moderna, para la que prevalece la
razon.

15



En un auto escrito por el escribano de la Ciudad, se cuenta que dos soldados
encontraron una cruz de madera, con una figura de Cristo de hierro, envuelta en
trapos, que flotaba en el mar, frente a la playa en la que estaban. Se presentaron pues
al Vicario para entregarle la cruz. Se interpreta pues este hallazgo como verdadero
milagro, ya que se supone que con el peso la cruz hubiera tenido que hundirse y no
flotar. Acompafiados por diversos testigos cuentan la historia al notario para que
dejara constancia del prodigio. De hecho, Alain Cabatous recuerda que este tipo de
objetos y estatuas venidas del mar son “autant doblations marines qui ont
probablement confirmé aux hommes de la mer la présence de Dieu tant sur l'eau
que sur la terre”29.

Al lector de hoy, no le cabe la menor duda de que esta milagrosa cruz no puede ser
sino un oportuno invento para afirmar simboélicamente que no por nada la fe llega
desde el mar... Se trataba de hecho de acrecentar la legitimidad de la conquista y la
dimension religiosa de la misma y favorecer la fe mediante el culto a una reliquia que
simbolizaba el éxito catdlico frente a la infidelidad. Se trata pues de un tipo de
maravilla tipica de la Edad Media, todavia presente en la Edad Moderna, pero que se
pone en tela de juicio en el siglo ilustrado. Y efectivamente, el Fraile Padre Feijoo, a
pesar de su condicién de religioso, cuestiona en su ensayo Teatro critico universal,
esta religion llena de invenciones, oscurantismo y supersticiones, y critica la
credulidad de la gente. Comprobamos pues que a partir de alli, si la fe sigue cruzando
los mares, va perdiendo cada vez mas terreno a favor de unos motivos méas
pragmaticos, aunque no por ello mas dignos ni morales.

29 Alain CABANTOUS, Le Ciel dans la mer : Christianisme et civilisation maritime (XVIe-XIXe siécle),
Paris, Fayard, 1990, p. 50.

16



Bibliografia

BRAVO CARO, Juan Jesus, “Malaga en la logistica de la expediciéon a Oran en 17327,
Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografia e Historia, 17, 2017.

CABANTOUS, Alain, Le Ciel dans la mer : Christianisme et civilisation maritime
(XVIe-XIXe siecle), Paris, Fayard, 1990.

CAMPO-RASO, Joseph del, Memorias politicas y militares para servir de
continuacion a los comentarios del Marqués de San phelipe, desde el ano de
MDCCXXV...., tomo tercero, Madrid, Francisco Xavier Garcia, 1756.

CANO MACHUCA, Francisco, Oracion panegirica en accién de gracias a San
Antonio de Padua por la plausible victoria de las armas catholicas en la toma
feliz de la importante plaza de Oran, predicada el dia veinte y siete de julio de
este presente ano... [s.l., s.a.].

CUEVA, Pedro de, Iconismos, encomiasticon o verdadera descripcion, y elogio de la
expedicion de Africa, en las que las Reales Armas de S. M. El Seiior Phelipe V
recobraron a Marzaquivir, Oran y sus Castillos..., Granada, Joseph de la Puerta,

1732.

DOMINGUEZ FUENTES, Sophie, “Les fresques de la campagne d’Oran peintes par
Juan de Borgona dans la chapelle Mozarabe de la cathédrale de Tolede”, Cahiers
de la Méditerranée, 83, 2011, p. 33-42.

FE CANTO, Luis, Oran (1732-1745), les horizons maghrébins de la monarchie
hispanique, tesis doctoral inédita.

GOMEZ DE CASTRO, Alvar, De rqbus gestis a Francisco Ximenio Cisnerio,
Archiepiscopo Toletano, Andrea de Angulo, 1569, Libro IV.

HERNANDEZ GONZALEZ, Maria Isabel, El taller historiogrdfico: Cartas de
relacion de la conquista de Oran (1509) y textos afines, Londres, Department of
hispanic studies, Queen Mary and westfied college, 1997.

Historia de los Reyes catoélicos don Fernando y dofia Isabel escrita por el bachiller
Andrés Bernaldez..., Don Cayetano Rosell (ed.), Cronica de los Reyes de Castilla,
tomo III, Madrid, Rivadeneyra ed., 1878, p. 737 y sig.

MARIANA, Juan de, Historia general de Espana, Madrid, D. Joachin de Ibarra,
1780, libro XXIX, cap. XVIII.

MARIETA, Juan de, Historia eclesiastica de todos los santos de Esparna, Cuenca,
Pedro del Valle, 1596.

MESTRE, Miguel, Vida y milagros del glorioso san Antonio de Padua, sol brillante
de la Iglesia..., Madrid, Angel Pascual, 1724.

17



PORRENO, Balthasar Dichos, hechos, virtudes y milagros del Illustrisimo y
Reverendissimo don Fray Francisco Ximenez de Cisneros...., Manuscrito BNE,
n°® 1736.

Relacion de lo acaecido en la Navegacion de la Armada que se congrego en la Bahia
de Alicante, 1 de los gloriosos progressos del Exercito del Rei en la Conquista, 0
Restauracion de la Plaza de Oran, en Africa, en los dias 29. 1 30. de . Iunio, i 1 de
Iulio deste ano de 1732, [s.1., s.a.].

SANTA MARIA, Fray Antonio de, Espafia triunfante y la iglesia laureada, en todo el
globo de el mundo, por el patrocinio de Maria Santisima en Espana, Madrid,
Julian de Paredes, 1682.

TEMPERE, Delphine, “Conversion, évangélisation et miracles sur les océans. La vie
religieuse en mer au XVIIesiecle a travers 'ceuvre des missionnaires jésuites”,
Pierre RAGON (dir.), Nouveaux Chretiens . Nouvelles Chretientes, 2010, Paris,
Presses Universitaires de Nanterre, 2014, p. 313-328.

VAUCHEZ, André, “L’homme au péril de la mer dans les miracles médiévaux”,
L’homme face aux calamités naturelles dans UAntiquité et au Moyen Age, Cahiers
de la Villa Kérylos, 17, 2006, p. 184-195.

VILLEGAS, Alonso de, Flos sanctorum, historia general de la vida y hechos de Jesu-

Christo, Dios y Seiior nuestro; y de los santos, de que reza, y haze fiesta la Iglesia
Catholica..., Barcelona, Isidoro Aguavivas, 1794, p. 4282.

18



