
1 

 
 
 

Numéro 6 (3)  décembre 2019 
_____________________________________________________ 

 
Cultures de l’océan et de la terre : l’écolittérature à Taïwan 

_____________________________________________________ 
 

L’insulaire, l’océanique et les tropismes identitaires dans la 
littérature taïwanaise : itinéraire d’écriture et paysage 

littéraire de Syaman Rapongan 
 

Chien-hui WANG 
Université Sorbonne Nouvelle-Paris 3 

École doctorale Littérature française et comparée, 
Centre d’études et de recherches comparatistes 

 
 
Résumé 
Dans le prolongement de ma thèse intitulée « La lecture du dehors : littérarité de 
l’identité et poétique insulaire dans la littérature ‘de Taïwan’ », la motivation de cet 
article est de réfléchir sur la particularité de la littérature taïwanaise et de retrouver 
une autre manière de parler de l’identité. En prenant Syaman Rapongan (1957-), 
écrivain aborigène de l’île des Orchidées où habitent les Taos, comme exemple, je 
reviendrai sur l’essence du récit, particulièrement sur son expérience de lecture et sur 
son style littéraire. Tout au long de la lecture et de l’analyse textuelle, je m’attarderai 
sur le langage de Syaman Rapongan en me focalisant sur la juxtaposition du texte 
« traduit » en chinois et de la transcription en alphabet latin de l’« original » en 
langue Tao. Ses stratégies d’écriture juxtaposant la langue des Hans à la langue des 
Taos créent un espace de différence dérridarienne où l’arrivée du sens est toujours 
ajournée, ou encore un recul des signes, comme le dit Roland Barthes. Sur ce terrain 
de coexistence, un interstice de l’« intraduisible » se fait jour, ce qui a été considéré 
comme l’original devient la traduction, et la traduction se fait l’original. La relativité 
produite dans la traduction qui garde une dynamique fait écho à l’« insulaire » et 
l’« océanique » de la littérature chez Syaman Rapongan, et marque, par rapport à la 
littérature-monde sinophone, la singularité de la littérature de Taïwan. 
 
Résumé autre langue 

跟隨筆者博士論文《域外閱讀:論認同議題的文學性與“台灣”文學的島嶼詩性》的問題

意識，本文的目在於反思台灣文學的特殊性和尋找另一種談論認同的方式. 

以達悟族原住民作家夏曼.藍波安    為例，筆者將回到敘事的本質，尤其是其閱讀經歷

及其文學風格. 筆者將著重其將中文之“翻譯”文本與達悟語並置之語言策略. 



2 

夏曼.藍波安將漢語和達悟語並置的的寫作策略創造了一個德希達式的差異化空間，在

這個空間裡,意義的到來總是被延期，符號不斷地倒退，如巴特所言。在這種共存的場

域裡,“不可譯”的間隙中，過去被視為原著的成為翻譯，而翻譯的才是原著。翻譯所產

生的相對性創造了能動性並呼應其文學中的“島嶼性”和“海洋性”,也標誌著台灣文學之於

世界華語世界文學的獨特性. 

 
 
  



3 

Plan 

Introduction 

Manque et étrangeté : un paysage océanique dans une littérature 
insulaire 

Un itinéraire de retour et un corps nomade : les aborigènes, les Taos et Syaman 
Rapongan 
Ses journées de lecture et son itinéraire d’écriture 
En aval de la lecture : la mise en théâtre de la décision d’écrire 
Pour une écriture identitaire 

Les agents de la langue et de la traduction comme observatoire des 
identités 

Derrière la juxtaposition des langues 
Sur le terrain créé par la traduction 

Conclusion 

Bibliographie 

 



4 

Introduction 

S’il n’y avait pas une telle île, je n’existerais pas. 
(Nu yabu o pongso yam, ala abu ku u) 

 
Syaman Rapongan, La  mort de Ngalomirem1 

 

Avec un arrière-plan historique, culturel géopolitiquement polyphonique, lié à une 
grande diversité de gouvernements, la tendance concernant l’évolution littéraire à 
Taïwan consiste, depuis les années 19802, à l’inscrire dans le cadre des études 
postcoloniales, culturelles, régionales (de l’Asie de l’Est), diasporiques ou encore des 
études de la littérature-monde sinophone3

 
(contre l’hégémonie de la littérature dite 

« chinoise »). Après s’être imprégné des pensées déconstructivistes élaborées par 
Deleuze, Derrida, Saïd, Spivak, Bhabha, les chercheurs taïwanais ont analysé les 
œuvres à travers différents paramètres tels que altérité/hétérogénéité, 
diversité/pluralité, marge/périphérie, mineur/subalterne, hybridité, 
déterritorialisation, rhizome, tiers-espace. Ceci afin de sortir de l’ombre de la Chine, 
dont l’idée de « Chine culturelle » établit une équivalence absolue entre la langue, la 
culture, l’ethnie et la nationalité. Les études dites « post- » s’éloignent néanmoins de 
plus en plus de la littérature, qui ne sert que d’exemple aux discours théoriques. Qui 
plus est, lorsque l’on scrute attentivement les recherches antérieures sur la littérature 
« de Taïwan »4, une interrogation portant sur la légitimité des limites et des 
frontières, qui semble aller de soi pour beaucoup de pays, est constamment soulevée 
concernant la nationalité, la langue, l’ethnie, la culture ou encore le genre littéraire. 

                                                   
1「如果沒有這個島嶼, 我是不存在的」. Cf. Syaman RAPONGAN, 安洛米恩之死 [La mort de 

Ngalomirem], Taipei, INK, 2015, p. 117. 
2 Concernant le sujet de l’identité, à Taïwan, un des principaux points de repères est la période des 

années 1980. Avec la fondation du parti d’opposition (1986) 民進黨 Minjindang [Parti Démocrate 

Progressiste] et la levée de la loi martiale (1987), souffle la première brise de liberté pour le droit de 
réunion, d’expression, de publication, d’accès à l’élection au suffrage universel. Ce changement de 

climat politique a été très favorable à la création artistique et littéraire. Cf. Mau-kuei CHANG, 張茂桂, 

« Les origines et la transformation de l’identité nationale taïwanaise », Perspectives chinoises, 57, 
2000, p. 52-73.  
3 C’est un écho au manifeste signé par quarante-quatre écrivains, tels que Edouard Glissant, J.M.G Le 
Clézio, Amin Maalouf, Erik Orsenna ou Muriel Barbery dans lequel, ils se sont prononcés en faveur 
d’une langue française libérée de sa liaison exclusive avec la nation en déclarant « [...] le centre, ce 
point depuis lequel était supposée rayonner une littérature franco-française, n’est plus le centre. Le 
centre jusqu’ici, même si de moins en moins, avait eu cette capacité d’absorption qui contraignait les 
auteurs venus d’ailleurs à se dépouiller de leurs bagages avant de se fondre dans le creuset de la langue 
et de son histoire nationale : le centre, nous disent les prix d’automne, est désormais partout, aux 
quatre coins du monde. Fin de la francophonie. Et naissance d’une littérature-monde en français ». Cf. 
URL : https://www.lemonde.fr/livres/article/2007/03/15/des-ecrivains-plaident-pour-un-roman-en- 
francais-ouvert-sur-le-monde_883572_3260.html. 
4 Comme dans le titre, Taïwan mis entre guillemets souligne la multiplicité de Taïwan qui, au lieu 
d’être un nom de pays ou un endroit avec une frontière fermée et figée, pourrait être, par rapport aux 
écrivains, le centre et la périphérie, le point de départ, la destination et le relais de poste de/à où l’on 
part, où l’on arrive et l’on fait escale. Une île de divergence mais aussi un point de convergence. À 
travers la mise entre guillemets comme remise en cause de la relation multiforme créée par la 
préposition « de », j’espère relever dans un premier temps que « Taïwan » en tant qu’attribut de la 
littérature désigne un caractère ouvert, un espace de différences et de possibilités. 

https://www.lemonde.fr/livres/article/2007/03/15/des-ecrivains-plaident-pour-un-roman-en-%20francais-ouvert-sur-le-monde_883572_3260.html
https://www.lemonde.fr/livres/article/2007/03/15/des-ecrivains-plaident-pour-un-roman-en-%20francais-ouvert-sur-le-monde_883572_3260.html


5 

Malgré le large spectre de ces études dites « post», capables d’englober la souffrance 
passée et présente des aborigènes, on se rend compte de leurs insuffisances. 

Qu’est-ce que la littérature de Taïwan ? Ou plus précisément, que signifie 
« Taïwan » dans la littérature ? Dans l’entreprise collective de « découvrir Taïwan »5 
qui s’est déroulée en même temps que les mouvements sociaux et les créations 
artistiques qui ont fleuri après la levée de la loi martiale, les autochtones 
austronésiens6 et leurs œuvres ont été mis en lumière dans le but de résister au 
discours imposé par le gouvernement du Kuomintang7  Ŕ ce dernier ayant fait croire 
aux insulaires qu’ils partageaient la même racine ancestrale que les Continentaux 
chinois, notamment en créant l’illusion que Taïwan était la base arrière de la 
reconquête de la Chine8

 
et afin d’accentuer l’« hétéroglossie »9 de l’origine culturelle, 

ethnique et identitaire de Taïwan10. Pourtant, en passant en revue le développement 
propre aux aborigènes, se pose la question de savoir si la présence de leurs œuvres 
dans les rangs de la littérature dite taïwanaise aboutit ou non à un changement de 
position dans la société. Se déplacent-ils finalement au centre ou demeurent-ils 
toujours en marge ? 

Prenons maintenant en considération les œuvres de notre auteur Syaman 

Rapongan 夏曼·藍波安 : depuis 八代灣的神話 [Mythes de la baie de Badai, 1991], 冷 

                                                   
5 Cf. Kuei-fen CHIU, 邱貴芬,「發現臺灣」: 建構臺灣後殖民論述 [« Découvrir Taïwan » : Construire un 

discours postcolonial à Taiwan ], in 中外文學 [Chung-Wai Literary Monthly], 21 (2)，1992, p. 151-167. 

Voir aussi deux autres articles du même auteur : 後殖民之外 – 尋找台灣文學的「台灣性」[En dehors 

du postcolonial - à la recherche de la « Taïwanité » dans la littérature taïwanaise], in Kuei-fen CHIU, 

後殖民及其外 [Le postcolonial et son dehors], Taipei, Maitian, 2003, p. 111-145 ; « The Production of 

Indigeneity: Contemporary Indigenous Literature in Taiwan and Trans-Cultural Inheritance », The 
China Quarterly, 200, 2009, p. 1071-1087. 
6 À l’époque néolithique (à partir de 4000 av. J.-C.), les ancêtres des aborigènes, dont les langues 
appartiennent à la famille des langues austronésiennes, s’installèrent sur cette île baignée par l’Océan 
Pacifique. Selon les chercheurs tel que l’archéologue australien Peter Bellwood, Taïwan est le centre de 
diversification et d’expansion de la culture des langues austronésiennes, qui étend son influence 
depuis l’île de Pâques, en passant par Nouvelle Zélande jusqu’à Madagascar. URL : http:// 
scholarspace.manoa.hawaii.edu/bitstream/handle/10125/16922/AP-v26n1-107-117.pdf. 

7 Fondé en 1912 par Sun Yat-sen, le parti nationaliste 國民黨 Kuomintang, a été dirigé par Chiang Kaï- 

Shek, qui a détenu le pouvoir de Taïwan après la capitulation du Japon au terme de la Seconde Guerre 
mondiale. Très vite, après avoir été vaincu par les communistes, il s’est replié sur l’île en 1949. 
Appliquant une politique autoritaire, le Kuomintang a perdu pour la première fois son pouvoir lors de 
l’élection présidentielle de 2000. 
8 En suivant la chimère de Chiang Kaï-Shek, le Kuomintang a fait de la propagande avec ce slogan : 
« première année préparation, deuxième reconquête, troisième ratissage et cinquième victoire » 

(一年準備、二年反攻、三年掃蕩、五年成功). 
9 À travers ce terme canonique dans la théorie critique littéraire, Mikhaïl Bakhtine, linguiste russe, met 
en valeur la pluralité du sens et la coexistence de différentes variétés. 
10 [Ma traduction] « Ayant commencé comme un discours de l’autre culturel au milieu des années 
1980, alors que Taiwan subissait une transformation politique radicale, la littérature autochtone a 
commencé à chevaucher les positions apparemment contradictoires de l’autre et de soi-même au cours 
des dernières années 1990, au moment où le mouvement nativiste taïwanais se tournait vers la culture 
autochtone pour sa quête d’une « véritable » identité taïwanaise. La reconquête de l’identité 
autochtone dans le discours littéraire autochtone […] converge avec la reconquête des racines native 
par les Taïwanais dans la formation d’une identité taïwanaise ». Cf. Kuei-fen CHIU, op. cit., 2009, 
p. 1072. 



6 

海情深 [Sentiments profonds par une mer froide, 1997], 黑色的翅膀 [Les ailes noires, 

1999], 海浪的記憶 [La mémoire des vagues, 2002], 航海家的臉 [Le visage du 

navigateur, 2007], 老海人 [Le vieux pêcheur, 2009], 天空的眼睛 [Les yeux du ciel, 

2012], 大海浮夢 [Rêves flottants sur l’océan, 2014], 安洛米恩之死 [La mort de 

Ngalomirem, 2015] jusqu’à son dernier roman 大海之眼 [Les yeux de la mer, 2018]. 

Toutes ces œuvres, prises individuellement, ressemblent à un vers pittoresque sur la 
pêche aux poissons volants, porteur d’un bagage culturel centré sur la mer. 
Cependant, elles dépeignent collectivement un autre monde, un paysage inconnu aux 
lecteurs vivant sur l’île de Taïwan. Le sentiment d’étrangeté né de l’expérience de la 
lecture m’invite à me déplacer vers l’ « Autre dans l’Autre »11

 
qui offre différents 

points de vue du dehors sur l’identité. 

Dans le but de réexaminer les tropismes identitaires sur l’île, je propose ici de faire 
un détour par le récit, en me basant sur les études précédentes qui ont mis en 
évidence la marginalité des aborigènes et sa littérature. Pour ce faire, dans la 
première partie, j’analyserai l’itinéraire d’écriture chez Syaman Rapongan qui débute 
par un sentiment de manque, présent tout au long de ses lectures. Puis, en 
empruntant le schéma des « trois mimesis » de Paul Ricœur et son « identité 
narrative », j’essaierai d’examiner la relation entre le corps textuel de la littérature Ŕ
 composé de lecture, écriture, auteur, lecteur, langue, style, temps et espace Ŕ et les 
mécanismes de construction identitaire. Ainsi, je m’efforcerai toujours de montrer 
l’importance de la littérature, du texte, du récit dans les études sur l’identité. 

Si le texte est dans son ensemble un corps, une structure charnelle, la langue n’est 
rien d’autre que son âme. Je m’attarderai, dans la deuxième partie, sur la stratégie 
d’écriture sinophone de Syaman Rapongan qui joue un rôle capital dans son œuvre et 
lui sert de véhicule de déplacement. L’écriture chez Syaman Rapongan est en effet un 
processus de traduction. En d’autres termes, il traduit la langue, la culture, les us et 
coutumes, les légendes, et même certains tabous de sa tribu. Il est en même temps 
auteur et traducteur, et son œuvre est à la fois l’original et la traduction. Ainsi, dans la 
partie suivante, je chercherai à comprendre comment Ŕ en me focalisant sur le 
paysage littéraire révélé par la juxtaposition du texte « traduit » en chinois et de la 
transcription en alphabet latin de l’« original » en langue des Taos Ŕ la traduction qui 
est pourvue de la nature du passage, de la pluralité et de l’altérité, peut être une 
perspective de réflexion sur l’identité. 

En fin de compte, du fait de la complexité de l’Histoire, du statut diplomatique 
indéterminé, ainsi que du conflit irrésolu entre les différentes ethnies12, cultures, ou 
positions politiques, la problématique des identités, interne ou externe, reste un 

                                                   
11 Si Taïwan et sa littérature sont un « autre » par rapport à la littérature sinophone ou par rapport à la 
littérature mondiale, les écrivains aborigènes se considèrent comme « l’ autre dans l’autre ». 
12 Comme le résultat à long terme du mariage mixte, quand on parle maintenant des ethnies à Taïwan, 
on renvoie plutôt à une identité culturelle que génétique. Il existe principalement les Taïwanais qui 
représentent 70 % de la population se composant des Hakkas ŕ Hans dont les ancêtres vivaient dans 
le sud de la Chine comme les provinces de Guangdong et Minnans de Fujian. Ensuite, un autre groupe 
majeur est composé des Continentaux, ceux-ci s’étant retirés à Taïwan après la défaite de la guerre 
civile entre Chiang Kaï-Shek et Mao Zedong, et leurs descendants. Il y a encore une communauté 
d’aborigènes austronésiens divisés en seize groupes qui représentent environ 2.4 % de la population, et 
pour finir les nouveaux immigrants des pays de l’Asie du Sud-Est qui représentent quant à eux plus de 
3 %. 



7 

enjeu récurrent dans les études à Taïwan, quels que soient les domaines. J’espère 
donc trouver des agentivités13, comme capacité d’agir et d’influencer sur le monde, de 
l’« insulaire » et de l’« océanique » dans la littérature aborigène. Je me demanderai 
comment réfléchir sur la notion d’identité prise dans un processus de différenciation 
à travers le « visage de l’autre » qu’est Syaman Rapongan, imposant ainsi une légère 
dérive dans son expérience de l’extérieur dans l’intérieur. 

Manque et étrangeté : un paysage océanique dans une 
littérature insulaire 

Un itinéraire de retour et un corps nomade : les aborigènes, 
les Taos et Syaman Rapongan  

 
Le calendrier écologique de la forêt dans la montagne sur l’île  

est le professeur qui guide ma vie, 
et l’océan est un intellectuel éternel dans mon cœur. 

 
Rêves flottants sur l’océan14 

 
La signification de nos vies est donnée par le vaste océan  

de sorte que notre mémoire se situe  
entre chaque crête et chaque creux de vague. 

 
La mémoire des vagues15 

 

Du début du XVIIe siècle jusqu’au milieu du XXe siècle, Taïwan a connu le destin 
tragique d’être colonisée. Cependant, si l’on s’en tient à la position des aborigènes, la 
terre de leurs ancêtres n’a pas cessé d’être gouvernée par un pouvoir étranger ; il leur 
a fallu s’exprimer publiquement dans la langue du colonisateur16 et leur héritage 
culturel a été progressivement grignoté. En tant que premiers habitants de l’île de 
Taïwan, les Austronésiens ont toujours été la minorité chassée par de puissants 
migrants Ŕ les Hollandais (1624-1662), les Hans (1662-1683), les Mandchous (1683-
1894), les Japonais (1895-1945) et le gouvernement du Kuomintang (1945-2000)17. 
Cette population autochtone, absente de la scène historique, mais constamment 
associée à des combats, des injustices, des tragédies, éprouve le besoin de construire 

                                                   
13 La traduction du terme « Agency » renvoie à une capacité et à un moteur agissant sur le monde, les 
choses, les êtres, ayant pour but de les transformer ou de les influencer. 

14「島嶼的山林生態時序是我一生的指導教授, 海洋是我心裡永恆的知識份子」. Cf. Syaman 

RAPONGAN, Rêves flottants sur l’océan, Taipei, LINKING, 2014, p. 129. 

15「我們的生命意義是汪洋大海給的, 所以我們的記憶就在那每一道浪頭與波谷之間」. Cf. Syaman 

RAPONGAN, La mémoire des vagues, Taipei, UNITAS, 2002, p. 70. 
16 Si la fin de l’occupation japonaise le 25 octobre 1945 est dans le discours du Kuomintang la 
rétrocession de Taïwan, alors qu’elle est pour la plupart des habitants taïwanais Ŕ les Taïwanais de 
souche ou les aborigènes Ŕ et beaucoup de chercheurs le commencement d’une re-colonisation. Cf. 

Mau-kuei CHANG, op. cit. ; Fang-ming CHEN, 陳芳明, 台灣新文學史 [Histoire de la nouvelle 

littérature taïwanaise], Taipei, LINKING, 2011. 

17 Hsiao-feng LEE, 李筱峰, Histoire de Taïwan, Paris, L’Harmattan, 2004. 



8 

sa propre subjectivité. Le déroulement de l’histoire taïwanaise s’inscrit sur les 
cicatrices du passé des aborigènes qui représente une vision en miniature de la 
destinée de Taïwan. Ainsi, la littérature aborigène peut nous servir de témoignage du 
conflit Ŕ souvent pathétique et même sanglant Ŕ entre diverses cultures. Elle révèle 
également la présence d’une forte angoisse entraînant une recherche identitaire 
intense. La littérature concernant la montagne, la mer, et l’oscillation entre la 
métropole et la ville maternelle, sous la plume des écrivains aborigènes, forme 
l’« insularité » ainsi que l’« océanique » qui constituent la singularité de Taïwan et de 
sa littérature depuis les années 198018 : 
 

Taïwan est reconceptualisée comme « pays de l’océan » par rapport à la Chine « pays de la vaste 
terre ». Dans ce nouveau discours, la notion d’« océan » est prise pour signifier l’ouverture et 
l’imagination extravertie tournée vers les échanges culturels, alors que la terre fait référence à 
une imagination introvertie qui met en avant l’enracinement agraire […] la caractérisation de 
Taïwan comme pays de l’océan signifie certainement une nouvelle phase dans le développement 
du récit de l’identité taïwanaise […] une tendance à la dé-sinisation : la Chine se positionne 
comme un Autre à partir duquel Taiwan doit être différenciée afin de se tailler une place dans le 
nouvel âge19. 

 

Paradoxalement, malgré cette caractéristique océanique absente de la littérature 
chinoise20, la quête identitaire des aborigènes, qui assume le rôle central dans « la 
mise en forme de la nouvelle identité des Taïwanais » et dans l’entreprise de 
« réorientation de l’imagination géographique et historique »21, me semble suivre 
deux trajectoires opposées. Quoiqu’en apparence au centre des tendances actuelles, la 
question se pose de savoir si les seize groupes autochtones possèdent une visibilité 
permanente. En position d’objet, ils restent néanmoins en marge du mouvement de 
la construction de la subjectivité et à la périphérie du discours identitaire. En position 
de sujet, ils sont en fin de compte invisibles et ignorés par la voix dominante. 

Syaman Rapongan,  né en 1957 sur l’île des Orchidées22 où habitent les Taos Ŕ seul 
groupe aborigène insulaire de Taïwan, différant des autres aborigènes relativement 

                                                   
18 Comme mentionné précédemment, les années 1980 marquent un tournant primordial du 
développement de Taïwan au niveau de la démocratie. Dans cette ambiance de revendication de liberté 
et de justice transitionnelle, en ce qui concerne les aborigènes, il y a des mouvements pour la défense 
des droits autochtones, à savoir la rectification de nom. Au lieu du nom « compatriote des 

montagnes » [山地同胞], il ont lutté pour imposer celui d’« habitant originaire » [原住民], la 

transcription du nom sur la carte d’identité (voir la note 25), et la lutte pour le terrain traditionnel de 
chasse. Pour le peuple de l’île des Orchidées, ce qui compte est de se mobiliser contre le stockage des 
déchets nucléaires sur leur terre par la compagnie d’électricité Taiwan Power Company. 
19 [Ma traduction], Kuei-fen CHIU, « The Production of Indigeneity: Contemporary Indigenous 
Literature in Taiwan and Trans-Cultural Inheritance », The China Quarterly, 200, 2009, p. 1076-1077.  
20 Par rapport à Taïwan, il existe effectivement deux versions quand on parle de la « littérature 
chinoise ». La première est celle de la racine greffée sur la littérature développée sur l’île par le 
gouvernement du Kuomintang et l’autre est celle du Parti communiste chinois, tous les deux 
embrassant un espoir de réunification, une Chine, avec leurs interprétations respectives. 
21 [Ma traduction]. Cf. Kuei-fen CHIU, op. cit., 2009, p. 1078.  
22 Lanyu en chinois, mais appelée Ponso no Tao en langue des Taos, littéralement « Île du peuple », 
est une île volcanique se trouvant à une soixantaine de kilomètres de la côte sud-est de Taïwan. 
Génétiquement, le peuple des Taos est plus proche des Philippins, puisque leurs ancêtres 
austronésiens ont migré vers l’île à partir de l’archipel de Batan il y a 800 ans. Pour mettre en valeur la 
volonté de l’auteur, ainsi que pour amplifier l’effet de l’« étrangeté » Ŕ j’y reviendrai plus tard Ŕ je 

n’utiliserai plus le caractère 蘭嶼 Lanyu dans cet article. J’ai choisis de transcrire le nom de l’île par 

 



9 

plus proches de la montagne Ŕ s’interroge sur l’identité toujours en fonction de sa 
relation à l’océan. Ayant quitté Ponso no Tao, il est arrivé pour la première fois à 
Taïwan en 1973 après avoir été admis au Lycée National de Taitung, un comté situé 
au sud-est de l’île de Taïwan. Il est retourné sur l’île de sa naissance en 1989 avec sa 
femme, ses deux enfants, son espoir évanoui, toutes ses frustrations et fatigues 
accumulées pendant ses séjours à Taïwan. De Shih Nu-lai à Syaman Rapongan23, de 
la métropole au village, de la terre à la mer, son retour à sa ville maternelle océanique 
a été la réponse profonde apportée à l’appel identitaire gravé au fond de son cœur. 

En outre, faisant partie de la génération dont les parents croient au Dieu de la 
nature et suivent religieusement des règles originelles et ancestrales, tout en menant 
une vie épargnée par l’invasion massive des produits modernes ainsi que par 
l’emprise du capitalisme24, Syaman Rapongan se trouve pris dans des plis d’allers-
retours incessants. Comme le titre de la préface du recueil d’essais Le visage du 
navigateur l’indique, il se considère comme quelqu’un au « corps nomade »  

[遊牧的身體] qui erre entre la grande île et la petite île, entre le présent et le passé, 

entre la langue officielle et la langue maternelle, entre la tradition et la modernité. Ce 
pli s’inscrit dans l’hésitation entre quitter et retourner, préserver et effacer. Après 
seize ans d’éloignement, et même d’évasion, de ses racines ethniques, culturelles et 
familiales, il est rentré à Ponso no Tao et a commencé à trouver une place dans la 
littérature, se faisant l’apôtre de la littérature océanique. En employant la plupart du 
temps le « je » autobiographique, supprimé dans les discours du courant principal 
mené par les Hans, il s’efforce de faire réapparaître l’« absent culturel »25 dans la 
littérature aborigène écrite en langue des Hans Ŕ ou traduite et transcrite en 
caractère chinois. Ce n’est pas seulement un « je » individuel, selon lui : « c’est la 
première personne qui représente le sentiment collectif des peuples sur mon île »26. 

                                                                                                                                                               
Ponso no Tao qui apparaît tel quel dans les œuvres de Syaman Rapongan, bien que cela ne 
corresponde pas à l’habitude des lecteurs de Taïwan. 

23 施努來 Shih, Nu-lai était son nom en chinois. À partir de 1995, les aborigènes peuvent employer 

leurs noms originaux sur leur carte d’identité, et depuis 2000, ils peuvent choisir non seulement leur 
nom mais aussi la façon de le transcrire, c’est-à-dire en caractères chinois ou en alphabet latin. De 
plus, ce qui est unique, c’est qu’il n’existe pas de notion du « nom familial »  dans la dénomination des 
Taos. Par exemple, « Syaman » désigne un homme déjà père alors que « Rapongan » est le nom de son 
premier enfant, donc, Syaman Rapongan signifie « le père de Rapongan ». Voir aussi l’analyse sur la 
dénomination des Taos dans la partie « En aval de l’écriture ». 
24 « Pour moi qui n’avais que cinq ans, je m’intéressais particulièrement aux prédécesseurs qui vivaient 
dans la période coloniale japonaise, puis ont survécu pendant le régime du gouvernement du 
Kuomintang. Il n’y avait qu’océan, typhon, marée, lune, chant, source d’eau, taro, cochon, mouton, et 
ainsi de suite. Sans politique modernisée, économie et intervention de civilisation étrangères, sans 

compétition et comparaison entre vous et moi […] » (「對於五歲的我， 對於曾經生活在日本殖民時期 

，後來仍然存活於國民政府之後的前人，我對他們是特別有興趣，他們當時生活的世界，只有海洋、颱

風、潮汐、陰晴圓缺、歌聲、水源、芋頭、豬羊等等，沒有現代性的政治、經濟、異族文明介入的困擾

，也沒有你優我劣的差異比較 […]」). Cf. Syaman RAPONGAN, Rêves flottants sur l’océan, op. cit., 

p. 43. Il faut attendre 1967 pour que l’île des Orchidées soit ouverte au public et 2014 pour l’apparition 
du premier commerce de proximité. 
25 Selon le chercheur aborigène Da-chuan SUN : « […] Écrire sous la forme d’un ‘Je’ autobiographique 
était un geste pour récupérer la position du sujet qui avait été refusée aux aborigènes dans le discours 
dominant » [Ma traduction]. Cf. Kuei-fen CHIU, op. cit., 2009, p. 1072. 

26「那個第一人稱就是我島上民族集體的感觸」. Cf. Syaman RAPONGAN, Le visage du navigateur, 

op. cit., p. 12. 



10 

Mais si l’on veut entrer dans le monde né sous la plume de Syaman Rapongan et 
procéder davantage à l’analyse de la stratégie d’écriture dans ses œuvres, il faut 
traverser différentes expériences de lecture, de l’auteur mais aussi des lecteurs. 

Ses journées de lecture et son itinéraire d’écriture27 

Avec « la mort de l’auteur »28 de Roland Barthes, on mesure l’importance du rôle 
de lecteur. N’oublions pas qu’avant d’être écrivain, l’auteur est d’abord lecteur. 
Comme Syaman Rapongan l’a dit lui-même à plusieurs reprises, l’un des ferments à 
l’origine de sa carrière d’écrivain a été de ne pas trouver de lien entre sa vie et les 
œuvres proposées par les enseignants : 
 

Les manuels scolaires contenaient la carte de Taïwan, et le livre des sciences sociales nous 
montrait également que Taiwan était une belle île pleine de trésors. Tout le monde dans la classe 
voulait aller à Taiwan ou devenir résident de l’île de Taiwan. Je n’y faisais pas exception. Les 
préjugés des enseignants à l’égard de Lanyu prenaient appui sur des connaissances nouvelles 
pour nous (qui étaient en fait issues de la pensée ancienne de la culture chinoise), avec 
lesquelles ils dépréciaient le folklore des Taos. Tout cela nous faisait éprouver, depuis notre plus 
jeune âge, que nous étions « inférieurs », plus « barbares » que les Taïwanais. [...] Peut-être 
dans la pensée des instituteurs à cette époque-là, n’existait-t’il pas différentes cultures. [...] Ils 
ignoraient la diversité de l’environnement écologique et ne tenaient même pas compte des 
différences de culture, de langue et de religion. Ils oubliaient délibérément le fait que l’arc-en-
ciel est multicolore, ne pouvaient pas voir l’irrégularité des vagues. Ils considéraient que seule la 
valeur du peuple Han était légitime29. 

 

Un autre exemple peut être donné avec l’anecdote du « soleil se couche ‘dans la 
mer’ ». Quand le petit Syaman Rapongan Ŕ qui portait encore le nom han de Shih 
Nu-lai Ŕ était à l’école primaire, il écrivit « le soleil se couche ‘dans la mer’ » sur sa 
copie d’examen, car c’était un paysage naturel pour un enfant tao vivant sur une 
petite île entourée de l’océan Pacifique. Mais étant donné que ce n’était pas la réponse 
correcte donnée par le manuel scolaire, l’enseignant le corrigea en « le soleil se 
couche ‘sur les montagnes’ », selon la vision continentale de rigueur. Cet épisode de 
l’enfance devint un symbole qui lui fit prendre conscience de sa différence avec les 
Hans et la lui rappela30 : 

                                                   
27 C’est un emprunt au titre de l’ouvrage de Marcel PROUST, Journées de lecture, Paris, Gallimard, 
2017. 
28 Roland BARTHES, « La mort de l’auteur », in Roland BARTHES, Le bruissement de la langue, 
Paris, Éd. du Seuil, 2015 [1984], p. 63-70. 

29「在課本裡有台灣的地圖，社會科的課本裡也有說明台灣是美麗的寶島的內容，同學裡沒有一個人不

嚮往台灣，或是變成台灣島嶼的住民,我也不例外，加上學校老師對蘭嶼的偏見，對我們來說,他們拿 

鮮知識（其實,就是舊思維的中華文化）來貶抑他們眼中的達悟民俗，更讓我們從小就感受到，我們比台

灣的人「低等」、「野蠻」. [...] 或許那個時期的學校老師們的思維，沒有異文化存在的事實吧， [...] 

那個時代的學校老師忽略了生態環境的多樣性,漠視人文語言、信仰的差異性，他們刻意的忘記彩虹是多

顏色的，看不清波浪 不規律， 都認為漢族之價值觀是唯一的選項」. Cf. Syaman RAPONGAN, Mythes 

de la baie de Badai, Taipei, LINKING, p. 124-126. 

30「遠離了台北回到家，學習潛水抓魚，划船釣鬼頭刀魚，夜航捕飛魚，父母親說的語言，我呼吸的空

氣，發覺原來我生活在兩個相異的世界，發覺許多問題的「標準答案」本質不同，原來從人類的肉眼看

，太陽下山與下海都是標準答案，也才理解中國大陸的「中原民族」沒有海洋觀、太陽下海與下山都是

 



11 

 

En revenant de Taipei, dans l’air que je respirais, je me suis aperçu qu’au travers de 
l’apprentissage de la plongée, de la navigation de nuit pour attraper des poissons, du canotage 
pour pêcher le coryphène, ainsi qu’en apprenant la langue de mes parents, je vivais dans deux 
mondes distincts. J’ai constaté que la « réponse standard » à la plupart des questions 
correspondait à des essences différentes. Je me suis rendu compte que, aux yeux des êtres 
humains, le coucher du soleil sur les montagnes et sur la mer étaient des réponses standards, et 
que le peuple de la Plaine centrale de la Chine n’avait pas de vision océanique. Que ce soit le 
coucher du soleil sur les montagnes ou sur la mer, qu’il se trouve de ce côté-ci ou de ce côté-là de 
la « montagne », la « montagne » étant le centre pour les Hans, je considérais qu’elle l’était 
aussi pour moi. Les livres que j’avais lus pendant mes études ainsi que les éducateurs et les 
lettrés à Taïwan avaient oublié l’existence de l’océan. À l’inverse, en y réfléchissant, j’ai 
soudainement compris la différence entre mon peuple et celui de Taïwan : nous embrassons 
l’océan, mais eux, ils le craignent. La bonne réponse au coucher du soleil sur les « montagnes » 
(examen de l’école primaire) exerça sa domination sur moi, me troubla jusqu’au moment où je 
fus diplômé de l’université. Le plurilinguisme, le pluricivilisationisme et le plurinationalisme 
semblent être le plus grand « tabou » pour le peuple de la Plaine centrale de la Chine, […], la 
bonne réponse du coucher de soleil sur les « montagnes » se trouve toujours et encore au cœur 
du pouvoir intouchable du sinocentrisme […]. 

 

Instinctivement pour les Taos, la plage est une salle de classe et l’océan est un livre. 
Mais en raison de la rupture entre le bagage culturel de l’océan et celui du continent, 
la poursuite d’une réponse standard, selon la logique et vision du monde 
continentales, engendra chez Syaman Rapongan un sentiment de frustration. De 
même tous les partis pris à l’égard du peuple Tao deviendront des leitmotivs de son 
œuvre. Que ce soit L’Odyssée de Lao Ts’an31 qu’il avait emprunté à la bibliothèque de 
l’école primaire, La Pérégrination vers l’Ouest32 racontée par l’enseignant de 

                                                                                                                                                               

「山」的那一頭與這一方，而我卻以「山」為中心的族群追逐屬於「山」的正確答案，我求學過程念的

書本，台灣的教育家、文學家忘了有海洋的事實，我也才恍然大悟，反思的想著，原來我民族與台灣族

群的差異，在於擁抱海洋與恐懼海洋. 太陽下「山」的正確答案（小學考試），支配了我、迷惑了我從

入學到大學畢業後的判斷，多元語言、多元文明、多元民族似乎是中原民族最大的「禁忌」， [...]， 

太陽下「山」的正確答案依然支配著漢族政權不變的中心論 [...]」. Cf. Syaman RAPONGAN, Rêves 

flottants sur l’océan, op. cit., p. 14. 

31 老殘遊記 est un roman de Liu E dont le narrateur, au long de son voyage à travers la Chine, esquisse 

un portrait de la société de la fin de la dynastie Qing. Cf. 夏曼‧藍波安：我的身體就是海洋文學 [Syaman 

Rapongan, mon corps est une littérature océanique], URL : 
https://www.thenewslens.com/feature/worldbookday/68325.  
32 « À cette époque-là, l’enseignant racontait, tous les mercredis et jeudis, La Pérégrination vers 
l’Ouest à quelques étudiants qui pour lui étaient relativement intelligents. Bien que je l’aie écouté 
plusieurs fois, je ne me souviens que du nom des personnages, du cochon, du singe, etc. Mais en ce qui 
concerne l’intrigue, j’ai impression de ne pas en avoir gardé le moindre souvenir. À ce sujet, mon 
interprétation personnelle est la suivante : la relation originelle liée cordon ombilical n’est pas du tout 
présente entre tout ce que contient La Pérégrination vers l’Ouest et la pensée logique de ma nation, 
car depuis mon enfance, les images et les souvenirs dans mon cerveau sont le chant des vagues de 
l’océan, la personnification des esprits des poissons et les récits dans lesquels l’homme vénère avec 
crainte les Dieux du ciel et de la mer » 

(「彼時，那位老師在每星期的三、四，跟我們幾個他認為慧根還不差的同學們口述《西遊記》. 我聽了

數回，只能記得人名、豬名、猴名等等的，至於西遊記裡的劇情，我似乎絲絲的記憶也沒有，對於此，

我個人的解讀是：西遊記所有的一切一切，原來跟我民族的邏輯思維一丁點的臍帶關係也沒有，因為從

小腦子裡的影像與記憶盡是海洋濤聲、魚精靈的被擬人化，以及人敬畏天神、海靈的故事」). Cf. 

 

https://www.thenewslens.com/feature/worldbookday/68325


12 

quatrième année, les canons classiques comme Les misérables de Victor Hugo, 
L’étranger d’Albert Camus, Le petit Prince d’Antoine de Saint-Exupéry qu’il avait lu 
pendant ses études au département de la littérature française33, ou même Moby Dick 
de Melville et Le Vieil Homme et la Mer d’Hemingway considérés comme les chefs-
d’œuvre concernant le combat de l’homme face à la nature, tous ces ouvrages forment 
une sorte de bibliographie, éloignée de son « épistémè »34, qui selon Foucault, 
constitue une société, une culture, une civilisation à un moment donné. Ce corpus 
façonne une vision du monde de « préfiguration » dominante qui s’oppose à 
l’expérience maritime de Syaman Rapongan et à sa formation basée sur la culture des 
Taos, éveillant en lui un sentiment de manque. Ainsi, à cause de ce sentiment 
d’aliénation et de rejet hors du monde des lettres, la motivation d’écrire un roman, 
nourrie par un besoin psychologique et idéologique de figurer un nouveau monde, un 
monde qui est le sien, est en effet une réponse à ses lectures. Comme l’exprime 
Barthes à l’égard de son écriture de S/Z, il s’agit d’une interrogation de sa propre 
lecture systématisant les moments où les textes l’ont marqué. L’écriture est pour lui 
un « texte-lecture » : il écrit sa lecture de Sarrasine de Balzac35. 

Syaman Rapongan a dit, dans plusieurs entretiens, qu’à la différence de la plupart 
des œuvres littéraires, occidentales ou orientales, quasiment toutes centrées sur 
l’homme, les siennes portent sur la mer Ŕ les vagues, les marées, les poissons, la 
construction des bateaux, la tradition, les chansons, les tabous, les cérémonies avant 
la pêche ou les festivals à la fin de la saison. L’homme devient un observateur qui 
aperçoit, sent, observe, regarde, mais sans être regardé : 
 

Leurs pensées intérieures sont presque toutes centrées sur la pêche, les saisons sont divisées en 
fonction du changement océanique et de l’arrivée des poissons volants […] cette génération ne 
se préoccupe que de la transformation du souffle de la nature […] en ce qui concerne les 
pratiques quotidiennes culturelles, les rituels, ainsi que l’harmonie entre les parents, les tribus 
et l’état d’esprit se mêlent aux saisons naturelles […]36. 

                                                                                                                                                               

Syaman RAPONGAN, Mythes de la baie de Badai, op. cit., p. 5. Paru à la fin du XVIe siècle, 西遊記 [La 

Pérégrination vers l’Ouest] est le roman de Wu Cheng’en dans lequel il retrace l’expédition du moine 

bouddhiste 唐三藏 Tang Sanzang et de ses trois disciples : un singe 孫悟空 Sun Wu Kong , un sanglier, 

豬八戒 Zhu Ba Jie et un bonze des sables 沙悟淨 Sha Wu Jing. 

 33 [Transcription de la vidéo]「學習法國文學，雨果的作品《悲慘世界 

》、卡謬的作品或是大家耳熟能詳的《小王子》，我看不出來他的美在哪裡，顯然我看不出來《小王子

》所展露出來的世界觀在哪裡。後來才知道歐洲的思維跟島嶼思維的想像，有一個非常大的落差. 這些

文學作品裡基本上都沒有海，都沒有環境背景，都是在都會裡的一些想像。或者是一種虛無的、矯情的

，或者是永遠以人類為中心的文學作品 […]」. Cf. 流動的藍色浮夢：海洋文學作家夏曼‧藍波安 [Le rêve 

bleu qui coule : l’écrivain de littérature océanique Syaman Rapongan], URL : 
https://www.youtube.com/watch?v=eUZ78tIckgU. 
34 Un réseau de dispositions des productions culturelles d’une époque, l’épistémè est une grille des 
savoirs qui détermine les pratiques et loge les différentes formes de connaissances empiriques. Cf. 
Michel FOUCAULT, Les Mots et les choses, Paris, Gallimard, 1990 [1966]. 
35 Roland BARTHES, « Écrire la lecture », in R. BARTHES, Le bruissement de la langue, Paris, Éd. du 
Seuil, 2015 [1984], p. 33-36. 

36「他們內心的思維，幾乎全圍繞在海洋與飛魚之間的節氣與漁獲的訊息，[…]他們那個世代的人只關心

大自然鼻息的變換 […] 涉及於文化內容的生活實踐、文化祭儀，以及親族之間的、部落的和諧，與自然

的節氣融為一體的心理表現」. Cf. Syaman RAPONGAN, Rêves flottants sur l’océan,  op. cit., p. 53. 

https://www.youtube.com/watch?v=eUZ78tIckgU


13 

Les ancêtres parlaient et racontaient des histoires dont les paroles étaient pleines de mots 
environnementaux et d’images. Ils connaissaient la topographie des fonds marins grâce à la 
compréhension du cœur et utilisaient les expériences pour répondre à la relation 
gravitationnelle entre les courants océaniques, le poisson et la lune. La pureté de l’élégance de la 
nature humaine me donne l’impression d’un récit sur l’alliance entre le langage local et 
l’environnement. Les êtres humains ne jouent qu’un rôle de soutien37. (Je souligne) 

 

Si nous regardons plus précisément sa première œuvre Mythes de la baie de 
Badai, en tant qu’elle inaugure sa carrière d’écrivain, elle symbolise le lieu d’ancrage 
de son itinéraire de retour et de sa quête identitaire. Syaman Rapongan a commencé 
par noter et transcrire des mythes des Tao. De même que la mythologie grecque pour 
les Occidentaux, celle du groupe des Taos, en plus de raconter des histoires reculées 
et légendaires, est également porteuse de valeurs culturelles et religieuses. La 
fonction sociale, les puissances juridiques sont aussi visibles au travers des mythes, 
des chansons lors des festivals, des cérémonies, voire même des tabous38. Comme 
Syaman Rapongan nous le démontre en parlant du mythe des poissons volants : 
 

Les Taos vivent depuis longtemps sur une petite île isolée au milieu de la mer. Avant d’avoir des 
contacts fréquents avec le monde extérieur, nous [les Taos] savions utiliser la sagesse de la vie 
accumulée par les générations ancestrales, celle qui permet à la communauté et à la culture des 
Taos de continuer à fonctionner et à se développer. Ce genre d’opérations et de développements 
sont maintenus par la littérature orale et les mythes transmis de génération en génération. […] 
Dans ces littératures orales et ces histoires mythologiques, les tabous concernant la saison du 
poisson volant sont les plus compliqués. […] Le mythe du poisson volant est riche à la fois d’une 
beauté poétique et un sens océanique. On pourrait dire qu’il crée le fondement des études sur les 
croyances religieuses et les coutumes sociales des ancêtres. […] Que ce soit en apparence ou 
comme connotation, dans tous les niveaux de la vie sociale, le comportement tabou est devenu 
la base de la culture et de la structure sociale du peuple Tao […] Ces caractéristiques culturelles 
sont toutes dérivées du mythe du poisson volant et développent une culture complète qui est 
propre à la tribu des Taos. Dans l’ensemble, la culture des Taos est effectivement le 
prolongement de la culture du poisson volant39. 

 

Depuis la création du monde, de l’origine de leurs ancêtres jusqu’à l’élaboration 
d’une philosophie liant l’homme à la nature, la vision du monde des Taos, aux 
caractéristiques insulaires et océaniques, est en complète opposition avec celle 
colportée par les Hans. Loin d’accepter passivement la vision continentale d’une 

                                                   
37「前輩們說話說故事，話語裏充滿了環境的言語，充滿了影像，他們對海底地形的瞭若指掌來自於用

心理解，用經驗回應洋流與魚類與月亮的引力關係，老人家們的微笑，透露人性優雅的純度，讓我感受

在地語彙與環境結盟的劇情，人類都是配角」. Ibidem. 

38「這些神話故事，在實質上具有法律的效能，更具有宗教的約束力量」. Cf. Syaman RAPONGAN, 

Mythes de la baie de Badai, op. cit., p. 128. 

39「達悟族長期生活於孤懸大海中的小島，在未與外界文化頻繁接觸之前，我們善於運用祖先世代經驗

累積而來的生活智慧，並使達悟社會能持續不斷地運作與發展站；這些運作與發展，全賴族人世代相傳

的口傳文學、神話來維繫. [...]而在這些口傳文學、神話故事裡，又以飛魚季中的禁忌最多、最繁雜.  

[…] 

飛魚神話既具有詩歌之美，又極富海洋意義，可謂研究達悟先民祖先之宗教信仰和社會豐足的主要依據. 

[…] 無論在外表或內涵的社會生活的各層面，此飛魚季之禁忌行為，成了達悟族人的主要文化和社會結

構的基準 [...] 這些文化之特質全源自飛魚之神話，而發展出一套完整的達悟文化. 廣言之，達悟文化即

是飛魚文化的延伸」. Ibidem, p. 128-130. 



14 

grande Chine, l’écrivain né sur l’île des hommes Ŕ qui fait partie de la première 
génération éduquée selon ce formatage Ŕ se voue en premier lieu à sauvegarder et à 
imposer une vision du monde propre aux habitants de l’île des Orchidées. 

En aval de la lecture : la mise en théâtre de la décision 
d’écrire40 

Du mythe oral à la littérature écrite, Syaman Rapongan fait entrer le discours des 
Taos dans l’esthétique de la littérature-monde en sinophonie. L’expérience de lecture 
de l’auteur provoque un sentiment d’étrangeté chez le lecteur taïwanais du fait de sa 
vision du monde et de son manque. Au cours de la lecture de ses œuvres, je me suis 
constamment demandée d’où venait cette étrangeté ? Les textes rédigés en chinois 
nous donnent une illusion de familiarité qui amplifie cette impression étrangère 
contrastée. En effet, cet auteur originaire de la mer lance un défi à l’habitude de 
lecture des Taïwanais. Même en lisant en chinois, il nous faut apprendre à recevoir 
un autre système de regard et de pensée pour ce qui est des éléments évoqués dans 
ses livres, à savoir la nourriture, l’environnement naturel, la perspective temporelle 
ou spatiale ainsi que les relations humaines. 

Premièrement, la nourriture n’est pas seulement quelque chose que les Taos 
mangent, elle connote aussi le rapport avec la nature. Par exemple, les Taos mettent 
en pratique, à l’instar d’une religion, les règles concernant le poisson, à savoir : la 
cérémonie avant et après la pêche, l’espèce de poissons à pêcher selon la saison, les 
assiettes correspondant aux différents poissons, la distinction stricte entre les 
poissons pour hommes et ceux pour femmes. 

Deuxièmement, au lieu de suivre l’horaire solaire, comme le stipule l’expression 

« se lever avec le soleil, se reposer au coucher du soleil »  [日出而作, 日落而息] qui est 

familière à la plupart des Taïwanais et propre à la société agricole, l’emploi du temps 
chez les Taos suit fidèlement la lune qui engendre le changement des phénomènes 
marins : « la transformation de la lune et des marées est la connaissance vitale, une 
sorte de pendule pour les gens qui vivent sur la mer »41. La lune de chaque soir 
possède son propre nom dans la langue des Taos, de plus, à la différence de la 
division entre printemps, été, automne, hiver, l’année est séparée en trois saisons en 
fonction de l’arrivée des poissons42. Pour Syaman Rapongan, c’est une « philosophie 
de l’univers dans laquelle mon ethnie est en symbiose avec l’arrière-plan 
environnemental »43. En outre, « l’environnement est quelque chose qui possède sa 
propre langue, la langue du peuple Tao est née précisément de la mer. Les mots et les 

                                                   
40 Le titre est inspiré de l’émission « La leçon de Marcel Proust selon Roland Barthes » diffusée en 
1963. Pour Barthes, l’écriture chez Proust est une mise en théâtre de sa décision d’écriture sous forme 
de trois actes successifs : la velléité aveugle, le découragement lucide et la félicité de résurrection. Cf. 
URL : https://www.youtube.com/watch?v=AZt2j4O6Rl4&t=84s. 

41「月亮與潮汐的變換才是討海人最重要的生活知識和鐘擺」. Cf. Syaman RAPONGAN, Le vieux 

pêcheur, Taipei, INK, 2009, p. 180. 
42« la cadence de vie se conforme aux trois saisons et aux suspections successives selon la tradition de 

la tribu » [生活節奏按著民族傳統的三個季節的歲時祭儀]. Cf. Syaman RAPONGAN, La mort de 

Ngalomirem, op. cit., p. 40. 

43「我民族與環境背景相容在一起的宇宙觀」. Cf. Syaman RAPONGAN, Rêves flottants sur l’océan, 

op. cit., p. 50. 

https://www.youtube.com/watch?v=AZt2j4O6Rl4&t=84s


15 

phrases pourraient ne pas correspondre à la grammaire du chinois et de l’anglais, 
mais ils sont en harmonie avec le rythme des vagues »44. Ainsi, dans un contexte 
littéraire complètement différent de celui que nous connaissons, Syaman Rapongan 
reformule « la nature de sa propre culture maternelle »45. 

Troisièmement, en ce qui concerne le temps et l’espace, au lieu d’employer les 
normes scientifiques, les Taos observent le monde tel qu’il est : « il y eut un après-
midi où il semblait que l’on pouvait toucher le soleil avec deux cannes à pêche »46 ; 
« quand le deuxième avion eut décollé »47 ; « un temps plus court que cinq coups de 
rame »48. Tout en mesurant avec des unités corporelles, notamment visuelles, les 
Taos ne parlent que de ce qu’ils ont sous leurs yeux. 

Dernier point mais non des moindres, pour parler de la relation entres les 
hommes, il nous faut nous attarder sur les appellations des Taos. Si l’on prend notre 
auteur en exemple, à la différence du système habituel qui se compose d’un nom 
familial et d’un prénom, quel que soit l’ordre, il lui a été donné le nom de « Cigewat » 
qui signifie « Inébranlable, gardant à jamais la maison familiale et l’âme insulaire »49 
à sa naissance. Ensuite, à la naissance de son premier enfant, il a changé son nom en 
« Syaman » Rapongan, « père » de Rapongan. Et si jamais son fils ou sa fille donnait 
naissance à un bébé, il deviendrait « Siyapen », grand-père de son premier petit-
enfant. « Ainsi, lorsqu’un Tao est devenu grand-père, l’importance ne réside pas dans 
sa vieillesse, mais dans le fait qu’il a désormais une descendance »50. C’est aussi le cas 
pour les femmes avec le nom « Sinan » (mère) après leur accouchement. De plus, 
dans la vie quotidienne, comme dans les textes de Syaman Rapongan, les Taos 
utilisent des tournures relationnelles pour nommer d’autres membres de la famille, 
telles que « corps de mon âme de la vie antérieure » pour le père, « enfant né de mes 
genoux » pour le fils, « mère de mes enfants », « père de mon petit-fils », etc. Par 
rapport à leurs noms hans imposés par le gouvernement, leurs noms de tribu leur 
accordent « une identité qui se complète grâce au gène ethnique et aux transactions 
avec l’environnement »51. En dehors de cela, l’intervention de l’autre dans 
l’identification de soi caractérise leur philosophie qui renvoie au rapport aux autres. 
Ainsi, comme l’idée de « Relation » préconisée par Glissant ou « l’autre que soi » 
ricœurienne, il existe un dynamisme, mobile et relatif, loin de l’individualisme et de 
l’anthropocentrisme développés dans le monde dit civilisé. 

                                                   
44「環境是有語言的，達悟族的語言就是從海洋中長出來的. 一字一句，可能不符合漢語、英語的語法，

卻符合海浪的節奏」. 〈夏曼·藍波安，翻譯海洋的男人〉[Syaman Rapongan, l’homme qui traduit la 

mer], URL : https://theinitium.com/article/20150826-culture-literature/. [page consulté le 8 avril 
2019]. 

45「自己的母文化的體質」. Cf. Syaman RAPONGAN, Rêves flottants sur l’océan,  op. cit., p. 56. 

46「有一天的下午，好像是還差兩個釣魚竿就要碰觸到太陽的那個時段」. Cf. Syaman RAPONGAN, Le 

vieux pêcheur, op. cit., p. 49. 

47「 第二班飛機下降的時候. Ibidem, p. 92. 

48「不到滑五槳的時間」. Cf. Syaman RAPONGAN,  Rêves flottants sur l’océan, op. cit., p. 42. 

49「不可動搖，永遠守着家屋、島魂」. Cf. Syaman RAPONGAN,  Ibidem,  p. 29. 

50「於是達悟人成為祖父的身份的時候，其意義不在於他年紀的大，而是有後代的觀念」. Cf. Syaman 

RAPONGAN, ibidem,  p.64. 

51「具有民族基因與環境交易來的完整身份」. Cf. Syaman RAPONGAN, La mort de Ngalomirem, 

op. cit., p. 110. 

https://theinitium.com/article/20150826-culture-literature/


16 

À travers autrui et à travers la nature, on touche à la lisière de sa propre image et 
on se reconnaît dans le miroir. Le sentiment d’étrangeté qu’éprouvent les lecteurs 
face à ce monde « exotique » survient aussi face aux personnages principaux 
apparaissant sous la plume de Syaman Rapongan. Contrairement aux héros 
conformes à l’attente conventionnelle, ce sont souvent des personnes appartenant à 
une génération déchirée, en marge de la société structurée par les critères des Hans. 

Anti-héros, les personnages comme 安洛米恩 Ngalomirem, 達卡安 Tagahan ou 

洛馬比克 Zomagpi, qui apparaissent à maintes reprises dans différents romans, sont 

considérés comme des ratés éliminés par la société capitaliste. Mais sous la plume de 

Syaman Rapongan, ils ne sont pas des « Monsieur zéro »[零分先生]52, car  

« l’analphabète sur terre est un chasseur de qualité en mer »53. Par conséquent, tout 
en « utilisant sa propre langue pour déclarer la souveraineté de l’île »54 et pour forger 
son « vocabulaire final »55, Syaman Rapongan essaie de réévaluer l’image des 
aborigènes figurée par les Hans afin de justifier les actions, les croyances et la vie de 
son peuple. De plus, par le biais de ces personnages non stéréotypés, Syaman 
Rapongan remet en cause les valeurs des Hans, du catholicisme et du capitalisme qui 
ont servi à mépriser sa culture. En lisant certains passages, nous devenons, au 
contraire, l’objet de critiques : celui qui se pense consciemment ou inconsciemment 
supérieur. 

Pour une écriture identitaire 

En résumé, les œuvres de Syaman Rapongan engendrent des répercussions 
diverses selon les différentes communautés. Pour les Taïwanais, la mise en scène des 
autochtones et de leur vision du monde met en valeur le fait que nous habitons tous 
sur une île aux multiples origines. En tant que personnages principaux de leurs 
propres créations littéraires, les autochtones montrent que la prise en compte des 
positions historiques et sociales répond à l’exigence de refigurer leur « identité-
idem » Ŕ qui, selon Ricœur56, nous sert de noyau inaltérable pour nous repérer dans 
le temps Ŕ celle-ci ayant été déformée, voire cachée par la communauté dominante. 
Par ailleurs, elle vise à donner une image de l’« identité-ipse ». Celle-ci, 
contrairement à la précédente, qui mettait l’accent sur la « permanence dans le 
temps », revêt un caractère changeant, variable et différent, elle implique un devenir 
dans l’écoulement du temps, au gré des récits. 

Selon la démonstration que Ricœur a formulée dans Temps et récit57, si le travail 
de l’écrivain s’appuie sur la « configuration » qui opère une synthèse de l’hétérogène 

                                                   
52 Syaman RAPONGAN, ibidem, p.19. Ici, le chiffre zéro renvoie à la note des examens à l’école.  

53「陸地上的文盲卻是海上的優質的獵人」. Ibidem, p. 86. 

54「以自己的語言來宣示島嶼主權」. Ibidem. 
55 Selon Richard Rorty, « tous les êtres humains ont avec eux un ensemble de mots qu’ils emploient 
afin de justifier leurs actions, leurs croyances et leur vie […] c’est tenir pour allant de soi que les 
déclarations formulées dans ce vocabulaire final suffisent à décrire et à juger les croyances, les actions 
et la vie de ceux qui emploient d’autres vocabulaires finaux ». Cf. Richard RORTY, Contingence, ironie 
et solidarité, Paris, Armand Colin, 1993 [1989],  p. 111-112. 
56 Paul RICŒUR, Soi-même comme un autre, Paris, Éd. du Seuil, 1996 [1990], p. 12. 
57« L’enjeu est donc le procès concret par lequel la configuration textuelle fait médiation entre la 
préfiguration du champ pratique et sa refiguration par la réception de l’œuvre. […] le lecteur est 

 



17 

à travers la mise en intrigue des concordances discordantes et chaotiques dans le 
temps narratif et s’oriente vers un effet de réception chez les lecteurs, le mécanisme 
d’écriture de Syaman Rapongan non seulement fonctionne au niveau de la 
« refiguration », en aval de ce fonctionnement du récit, mais remonte aussi en amont 
de la narration où se trouve la « préfiguration » a priori incomplète. Si la 
préfiguration ricœurienne parle d’une « expérience pratique » ou d’une « pré-
compréhension du monde de l’action » basée sur des vécus du passé qui deviennent 
le fondement du récit, il semble plutôt que des connaissances de base concernant la 
culture des Taos sont manquantes et que Syaman Rapongan vit une angoisse face à ce 
manque qui deviendra plus tard le point de départ de son écriture ainsi que le début 
de sa recherche identitaire. En d’autres termes, en raison de l’absence de sa propre 
culture dans ses lectures et du déséquilibre né du sentiment d’être incompris, 
Syaman Rapongan retravaille sur la source, le début, l’origine avant de concevoir son 
propre monde dans l’écriture. 
 

Comprendre une histoire, c’est comprendre à la fois le langage du « faire » et la tradition 
culturelle de laquelle procède la typologie des intrigues.  
Le second ancrage que la composition narrative trouve dans la compréhension pratique, réside 
dans les ressources symboliques du champ pratique. […] Si, en effet, l’action peut être racontée, 
c’est qu’elle est déjà articulée dans des signes des règles, des normes : elle est dès toujours 
symboliquement médiatisée. […] les formes symboliques sont des processus culturels qui 
articulent l’expérience entière58. 

 

 

 

Son expérience ne pouvant lui servir de connaissance de base, le travail littéraire 
de Syaman Rapongan a donc été de trouver le « système de codage »59 propre à sa 
culture permettant aux règles, aux normes, aux régulations sociales de fonctionner. 
« Avant d’être texte, la médiation symbolique a une texture. […] Un système 
symbolique fournit ainsi un contexte de description pour des actions 
particulières »60.  Par là même, il existe une rupture dans le texte de Syaman 
Rapongan pour la plupart des lecteurs dits sinophones à qui manquent un tel système 

                                                                                                                                                               
l’opérateur par excellence qui assume par son faire Ŕ l’action de lire Ŕ l’unité du parcours de mimèsis I 
à mimèsis III à travers mimèsis II. […] ». Cf. Paul RICŒUR, Temps et récit, Paris, Éd. du Seuil, 2006 
[1983], p. 107. 
58 Ibidem, p. 112-113. 
59 Ibidem, p. 116. 
60 Ibidem, p. 114. 



18 

de codage et des « ressources symboliques du champ pratique »61 qui leur 
permettraient de se plonger dans le contexte culturel des Taos. Par conséquent, la 
force que mettent en œuvre les actes de narration configuratifs repose à nouveau sur 
la préfiguration, mais cette fois-ci du côté de lecteur. 

Le sentiment de manque chez l’auteur se transforme donc, au niveau de la 
préfiguration, en un sentiment d’étrangeté du côté du lecteur. Poissons, nourritures, 
mythologie, topographie sous-marine nous déportent ; les références nous manquent 
pour poursuivre la lecture. Même si nous enrichissons peu à peu notre lexique 
océanique au long de la lecture, ce mécanisme ne forme pas un monde refiguratif, 
mais remanie, en sens inverse, la dimension de préfiguration. Dès lors, cette 
préfiguration mise à jour changera notre manière de regarder le monde. 

Deux sortes d’étrangers apparaissent ici : 異鄉人62 « homme d’une patrie 

différente », renvoie tout d’abord à l’auteur, qui est étranger à sa propre patrie et 
ensuite au lecteur, étranger au foyer d’autrui. 

Par conséquent, comme mentionné dans l’introduction, la plupart des recherches 
précédentes sur Syaman Rapongan, au sein des études culturelles, se sont focalisées 
sur le développement identitaire de Taïwan à travers l’examen de la signification de 
ses œuvres. Pourtant, s’il y a pour moi une écriture dite identitaire, elle devrait 
toujours et avant tout renvoyer aux textes afin de toucher au noyau de la littérarité, 
c’est-à-dire le langage, la temporalité, la personne, la diathèse, l’instance du discours, 
comme ce dont parle Barthes63. Ainsi, tout au long de mon analyse, j’ai voulu 
retourner au sein de la structure littéraire. Cette écriture identitaire est plus une 
nécessité qu’un désir, elle se caractérise par une réversibilité. Un vecteur à contre-
courant. Mais avant de finir, j’ai encore un point à ajouter à l’examen du mécanisme 
de « l’identité narrative ». La flèche des mimésis selon Ricœur se dirige normalement 
vers la réception du lecteur en aval, alors que dans une « littérature mineure »64 
définie par Deleuze et Guattari Ŕ ce qui n’est pas la littérature d’une langue mineure, 
plutôt celle qu’une minorité fait dans une langue majeure Ŕ, avant la mise en route de 
l’écriture, c’est la préfiguration du lecteur qui est du côté des connaissances 
dominantes et qui impose son influence sur celle de l’auteur. 

                                                   
61 Ibidem, p. 113. 
62 Titre du roman d’Albert Camus, qui est ensuite devenu un terme symbolique pour une telle situation 
psychologique d’aliénation ou de solitude comme la vit Meursault. 
63 Roland BARTHES, « Écrire, verbe intransitif », op. cit., 2015, p.21-32. 
64 G. DELEUZE, F. GUATTARI, Kafka. Pour une littérature mineure, Paris, Éd. de Minuit, 1975. 



19 

Et justement d’ici, s’ouvre le chemin du pèlerinage orienté par l’écriture… 

Les agents de la langue et de la traduction comme observatoire 
des identités 

Dans la partie précédente, après avoir touché le fonds des œuvres de Syaman 
Rapongan, qui représente un monde ravagé par la cruauté des guerres et de la 
colonisation, nous avons compris que la langue a servi d’outil de manipulation 
idéologique. En effet, parler et écrire en langue chinoise est devenu une obligation 
pour les aborigènes voulant vivre dans la société capitaliste dominée par les Hans. 
Ceux-ci décidaient de la valeur de leur existence, comme si c’était la condition de base 
pour être un homme : « Une nation qui a créé les mots peut créer le système des lois, 
dès lors un peuple sans mots comme nous doit respecter ses règles du jeu »65. 

Dans la hiérarchie de l’usage des langues, la discrimination impliquée par la 
langue est une chose, mais l’effacement, l’oubli et la disparition qu’elle impose en 
sont une autre. L’implantation d’une langue signifie l’apprentissage d’un nouveau 
système linguistique, mais aussi culturel, historique et idéologique. Ainsi, si pour la 
plupart des œuvres littéraires, la langue est prise comme vecteur de contenu, la 
langue des Taos Ŕ transcrite en alphabet latin Ŕ intégrée dans les textes de Syaman 
Rapongan, est le sujet en soi. Cette langue parle justement par son apparition : la 
visibilité seule parle, et loin d’être un véhicule du sens où se réunissent le signifiant et 
le signifié, comme l’a défini Saussure, la langue des Taos ne sert pas de valeur de 
référence au lecteur au niveau de la compréhension. Il ne reste alors qu’un effet visuel 
et sonore. Une chute du signifié. 

Derrière la juxtaposition des langues 

Auparavant, dans les recherches, on utilisait souvent les perspectives adoptées par 
les études culturelles pour analyser la relation entre la langue chinoise et les langues 
aborigènes. La juxtaposition de deux langues figurait autant l’ambiguïté identitaire 
que la rivalité face à la domination de la langue officielle. D’ailleurs, la traduction 
dans les études culturelles mettait en valeur la particularité d’entrecroisement du 

                                                   
65「原來製造文字的民族就可以製造典章制度，沒有文字如我們就要遵守他們的遊戲規則」. La mort de 

Ngalomirem, op. cit., p. 40.   



20 

langage de Syaman Rapongan Ŕ caractéristique d’ouverture, de changement et de 
création Ŕ entre deux systèmes d’écriture et de cultures. Dans l’article « Une tentative 
dans le contexte culturel : l’écriture de l’originel et de l’initial chez Syaman 
Rapongan », la chercheuse taïwanaise Chen Zhǐ-fán a ainsi essayé de réfléchir sur la 
relation dialectique entre la langue et la traduction culturelle dans ses textes, mettant 
en relief la signification historique, l’apparence ethnique et le lien entre la pensée 
linguistique, l’identité et le pouvoir intellectuel66. Par ailleurs, lors de l’application de 
la traduction postcoloniale, une perspective d’aliénation a été ajoutée à celle de 
l’assimilation, ce qui a perturbé la stabilité entre le centre et la périphérie des cultures 
et a créé un « tiers-espace » dans lequel une langue chinoise hybride et non fluide 
s’est infiltrée dans la culture dominante. 

Mais en fin de compte, si la traduction dans le discours contemporain est une 
métaphore qui symbolise la transformation de l’expérience culturelle, de la structure 
linguistique, de la fonction littéraire et de la connotation entre deux langues67, la 
traduction est pour moi plus une forme qu’une stratégie, beaucoup plus un style 
qu’une méthodologie servant à l’analyse. La traduction dans le domaine littéraire 
représente toujours une démonstration linguistique plutôt qu’un signifié de la 
transmission culturelle. Revenant à la langue, la représentation textuelle est le but 
propre de l’écriture chez Syaman Rapongan. La langue est du début jusqu’à la fin 
l’enjeu primordial dans l’acte de traduction. 

Pour connaître comment Syaman Rapongan procède à l’entreprise de recherche du 
« code de l’île »68, nous voudrions nous rapporter à la forme de ses écritures. En 
observant la mise en page de ses œuvres, nous remarquons tout de suite que la 
juxtaposition du chinois et de la transcription romanisée de la langue des Taos joue 
un rôle capital dans son écriture. Après une exploration dans ses premières œuvres, 
nous rencontrons une abondance de formes dans son emploi de la langue chinoise et 
de la langue des Taos. En prenant Le vieux pêcheur69 comme exemple, je classe 
celles-ci en dix catégories : 

                                                   
66「將台灣原住民漢語文學，置於文化翻譯的思考脈絡，語言表現突顯了什麼樣的歷史意義、族群面貌

，語言思維如何和身份認同、知識權力產生關聯」. Cf. Zhi-fan CHEN, 陳芷凡, 

文化語境下的嘗試：夏曼.藍波安的原初書寫 [Une tentative dans le contexte culturel : l’écriture de 

l’originel et l’initial chez Syaman Rapongan], in Zhi-fan CHEN, 語言與文化翻譯的辯證 

以原住民作家夏曼‧藍波安、奧威尼‧卡露 斯盎、阿道‧巴辣夫為例 [Dialectique entre langue et 

traduction culturelle : sur les écrivains aborigènes Syaman Rapongan, Auvini.Kadreseng et Adaw 
Palaf Langasan], Mémoire de l’Université Tsinghua, 2006, p. 19. 
67 Voir supra, Zhi-fan CHEN, op. cit., p. 20. 

68「夾在部落與台北的往返旅途，夾在失落的民族傳說與文明傳說的謊言，返家歸順於島嶼的傳統，從

環境與島嶼文明學習秩序，回家『尋覓島嶼的密碼』吧！」Cf. 尋覓島嶼符碼 [Trouver les signes de 

l’île], in  Syaman RAPONGAN, Rêves flottants sur l’océan, op. cit., 2014, p. 404. 
69 Pourquoi ai-je choisi Le vieux pêcheur ? Par rapport au De Mythes de la baie de Badai dans lequel 
Syaman Rapongan a employé une transcription fidèle, le chinois et la langue des Taos n’ont pas 
interféré l’une avec l’autre. Aussi par rapport à Sentiments profonds par une mer froide, La mémoire 
des vagues et Le visage du navigateur dans lesquels il est revenu à un style dit classique en écrivant 
tout en chinois (sauf quelques termes taos). Mais encore par rapport à Les ailes noires où se trouvait 
pour la première fois un équilibre entre deux langues, en tant que deuxième roman, la subjectivité de 
la langue des Taos s’établit et la langue des Taos n’est plus la langue figurant dans Le vieux pêcheur qui 
atteint une maturité au niveau de la mise en intrigue, de l’emploi des mots, de la formation des 
tournures, des phrases et des techniques narratives. 



21 

 

1. Il utilise les mots en chinois dans le texte principal et met la transcription 
romanisée de la langue des Taos dans les notes de pas de page : 
 

那個時候我們是八歲的小男孩，可是早已有了如何區分男性吃的魚70和女性吃的魚71的基礎知識 

[…]. 
 
À cette époque, nous n'étions que des garçons de huit ans, mais avions déjà des connaissances 
de base permettant de distinguer les poissons pour les hommes et pour les femmes […]. 

 

2. Il emploie directement la transcription romanisée de la langue des Taos dans le 
texte principal sans note de pas de page et sans traduction chinoise : 
 

妹妹她們的年紀，在傳統上是最適合吃kuvahan魚的年紀 
 
 Selon la tradition, le poisson kudahan convient mieux à l’âge de mes petites sœurs. 

 

3. Il combine en même temps le premier et le deuxième mode en mettant la  
traduction chinoise et la transcription romanisée des Taos entre parenthèses ou 
inversement, avec en plus une note de bas de page : 
 

那個時候是「第七個月」(kapitowan)72 的某天午後／這兒是他海底pangangapan  

(冰箱)73. 

 
À ce moment-là, c’était un après-midi du « septième mois » (kapitowan) / Voici son  
pangangapan (réfrigérateur) sous-marin. 

 

4. Il insère la transcription romanisée de la langue des Taos dans l’écriture 
chinoise sans les mettre entre parenthèses en ajoutant des notes de bas de page : 
 

按著他過去內臟不好的暴躁脾氣，[…]，他是早已爬上屋頂manawatawag74詛咒全部落的人了／p

apataw、pipilapila75兩個月是達悟男人夜間捕撈飛魚的季 

                                                   
70 男性吃的魚稱之rahet，意思是「不好的魚」給男性吃 [Le poisson que les hommes mangent est 

appelé rahet, ce qui signifie le « mauvais poisson » pour les hommes]. 

71 女性吃的魚稱之uyud，意思是「海裡真正的魚類」給女性吃 [Le poisson que les femmes mangent 

s’appelle uyud, ce qui signifie « le vrai poisson de la mer » pour les femmes]. 

72 Kapitowan月，大約是陽曆的十一月左右，稱為malet a vehan vehan (不吉利的月) […] [Le mois de 

Kapitowan, à propos du mois de novembre du calendrier solaire, est appelé malet un vehan vehan 
(mois malheureux) […]]. 

73 Pangangapan，是潛水夫熟悉的海底地形，成為自己潛海時的海底冰箱，且往往是不會空手而返的個

人漁場 [Pangangapan, un terrain sous-marin familier au plongeur, est un réfrigérateur sous-marin 

lorsque vous plongez dans la mer. Il s’agit souvent d’un lieu de pêche personnel d’où on ne rentre pas 
les mains vides]. 

74 Manawatawag，達悟人發現自己的芋頭、造船建屋的樹材被偷而苦無證據時，爬上屋頂高音貝詛咒嫌

疑犯 […] [Lorsque les Taos ont découvert que leur taro et leurs matériaux de construction navale 

avaient été volés, sans aucune preuve, ils ont grimpé sur le toit et maudit le suspect à voix haute […]]. 



22 

 
Selon son tempérament violent provenant des entrailles du passé, [...], il était déjà sur le toit en 

maudissant Manawatawag tout le monde / papataw、pipilapila, ces deux mois sont les 

saisons où les hommes taos attrapent des poissons volants la nuit. 

 

5. Il emprunte directement la transcription romanisée de la langue des Taos dans 
le texte en chinois avec l’explication chinoise en changeant la police de caractères 
entre parenthèse : 
 

小妹的靈魂是被天上的PinaLangalangaw(仙女)招回的／在海上欣賞天空的眼睛，繼續盯住的那

顆既不明亮也不昏暗的nuzai星(達悟人航海的星座)／在飛魚季節期間，如此的風向，掀起的微，

我的民族稱之avalat (西南的風、浪)，是最適合拼板船航海釣鬼頭刀魚的波浪 
 
L’âme de ma sœur cadette a été rappelée par Pina Langalangaw (fée) dans le ciel / J’apprécie les 
yeux du ciel en mer et je continue à regarder l’étoile nuzai qui n’est ni brillante ni faible (la 

constellation des Taos qui sert à la navigation )／Pendant la saison du poisson volant, avec un 

tel vent et des vagues légèrement hautes que mon ethnie appelle avalat (vent et vague du sud-
ouest), c’est les flots et les ondes les plus adaptés pour faire la pêche du coryphène en bateau de 
planches assemblées ; 

 

6. Dans l’écriture en chinois, il insère un paragraphe de la transcription romanisée 
de la langue des Taos avec la traduction chinois entre parenthèses : 
 

那天的午後，他握著剛做好的釣具坐在涼台上望著小蘭嶼，心情愉快的說：「Maka sagaz ka mo 

katowan.（願你們有大魚的靈魂） 
 
Dans l’après-midi de ce jour-là, il s’était assis sur le balcon avec un engin de pêche qu’il venait 
de fabriquer, regardant Jimagaod76. « Maka sagaz ka mo katowan. (Puissiez-vous avoir une âme 
de gros poisson) », avait-il dit avec joie  

 

7. Il explique le chinois en chinois : 
 

「願你們兄妹的靈魂兇悍(「兇悍」的意思是，希望我們的肉體能夠抵抗疾病，適應自然節氣)」

／畢竟海洋本身是沒有邊陲，也沒有中心，她有的只是月亮給她的脾氣 (潮 汐) 
 
« Puissiez-vous, le frère et la sœur, avoir une âme féroce (La « férocité » signifie que nous 
espérons que notre chair pourra résister aux maladies et s’adapter aux conditions naturelles » / 
Après tout, l’océan lui-même n’a pas de frontière ni de centre, elle n’a que le tempérament (la 
vague) donné par la lune. 

 

8. Il met les mots entre guillemets pour accentuer la pluralité du sens : 
 

老師、神父在我成長的過程中不約而同地，帶有濃厚的殖民者心態，說我民族是「野蠻」， 

要我將來走上符合他們價值觀的職業，形塑我由「野蠻」轉向「文明」[…] 

                                                                                                                                                               
75 大約是陽曆的四到六月上下 [C’est une période allant environ d’avril à juin du calendrier solaire]. 
76 [La note de bas page est de moi] Une île volcanique se situe au sud-est de Ponso no Tao. 



23 

我的經驗解釋是，這是人類與自然環境的親疏關係：愈接近自然環境生活的人稱之「野蠻」，  

(和生態環境情感濃厚) 愈遠離自然環境生活的人稱之「文明」(用自然科學解釋生態，沒有情感)  
 
Au cours de ma croissance, l’enseignant et le prêtre me jugeaient avec une forte mentalité 
coloniale, affirmant que ma nation était « barbare » et que je devrais me lancer dans une 
carrière conforme à leurs valeurs qui me ferait passer de la « barbarie » à la « civilisation ». […] 
D’après mon expérience, il s’agit en effet d’une relation, proche ou lointaine, entre l’homme et 
l’environnement naturel : plus on se rapproche de l’environnement naturel, plus on est 
« barbare » (avec une émotion profonde pour l’environnement écologique) ; au contraire, plus 
on s’éloigne de l’environnement naturel, plus on est du côté de la « civilisation ». (Il n’existe 
point d’émotion dans cette forme d’explication écologique des sciences naturelles) 

 

9. Renversement de la syntaxe et de la grammaire chinoise : 
 

他如此做結論在心中／請把我的話，休息在你的心海／裝不下那些漢字，在我的頭 
 
Il a tiré dans son cœur des conclusions / Je vous en prie, laissez reposer dans la mer 
de votre cœur mes mots / je ne peux pas adapter ces caractères chinois, dans ma tête  

 

10. Emploi du bopomofo77 : 
 

引擎 Bong…Bong…的啟動聲，淹沒膠筏船的ㄆㄧ ㄚ ˇ...ㄆㄧ ㄚ ˇ…聲 
 
Le son de démarrage du moteur  Bong…Bong… noie le son pia…pia du bateau en plastique  

 

Même s’il est incompréhensible pour la plupart des lecteurs, le but premier de la 
présentation de la transcription romanisée de la langue des Taos nous rappelle que, 
au lieu d’originaux, les œuvres de Syaman Rapongan sont le résultat de la 
traduction78. À nouveau, au lieu de passer par le sens figuré de la traduction en la 
considérant comme intermédiaire de tout le contenu culturel (politique, social, 
éthique ou esthétique), la traduction, dans une écriture identitaire, garde toujours 
son sens propre d’offrir une nouvelle version d’un texte d’une langue dans une autre 
langue. Elle désigne non seulement l’action de transposer, mais aussi le texte propre, 
ce qui révèle certaines positions relationnelles telles que la personne 
(traducteur/lecteur) et la langue (la langue source/la langue de l’auteur/la langue 
cible/la langue du traducteur). 

Autrement dit, si la traduction pour les études culturelles est au-delà des mots, la 
traduction pour nous est toujours en deçà des mots. Dès lors, faire l’analyse des 
œuvres de Syaman Rapongan sous l’angle de la traduction conduit au déplacement 
du chinois de la langue source vers la langue cible, et s’oppose aux idées reçues. Au 
lieu d’être l’original, ce que le lecteur lit est en effet la traduction. De plus, 
l’agencement de la langue véhiculaire et de la langue vernaculaire concerne avant tout 

                                                   
77 Le bopomofo (ㄅㄆㄇㄈ) est un alphabet créé à des fins pédagogique et didactique. Il est l’une des 

trois méthodes les plus utilisées pour la saisie de l’écriture sur les claviers taïwanais, alors que ce 
système a été abandonné en Chine au moment de la prise du pouvoir du Parti communiste chinois. 
78 Au niveau de la forme mais aussi de la méthodologie. Pour sa première œuvre Mythes de la baie de 
Badai, il a d’abord écrit en langue des Taos et traduit ensuite en chinois. Puis, pour les œuvres 
suivantes, il les a conçues en tao dans sa tête et écrit directement en chinois, un processus qu’il a 

appelé « auto-traduction dans le cerveau » [腦譯]. Cf. Zhi-fan CHEN, op. cit., p.12. 



24 

la mise en page, mais démontre aussi différentes interrelations : dans la note de bas 
de page, entre  guillemets, entre parenthèses ou à travers le changement de police ; 
dans la coexistence de deux langues ou le choix de l’une ou de l’autre ; dans le choix 
d’enrichir le chinois par la langue des Taos, d’expliquer la langue des Taos par le 
chinois, ou de laisser s’expliquer le chinois par le chinois, tout en juxtaposant la 
langue écrite et la langue parlée. À travers toutes ces dispositions différentes, Syaman 
Rapongan renverse Ŕ depuis la sémantique structurale jusqu’à l’idéologie identitaire 
 Ŕ l’état de la langue chinoise, mais aussi la relation de subjectivité-objectivité entre la 
langue, la culture et tout ce qui représente les Hans et les Taos. Toutefois, cela ne veut 
pas dire qu’il tente de changer la relation centre-périphérie, au contraire, la 
circulation qui a lieu dans l’espace créé entre les notes de bas de page, les guillemets 
et les parenthèses entraîne un voyage du sujet et de l’objet en estompant leur 
frontière. L’introduction de la langue des Taos dans son écriture sinophone engendre 
simultanément une force répulsive et une force attractive, dont l’effet de « pli » 
deleuzien et de « différance » derridienne fait que la distinction entre la langue 
source et la langue cible s’estompe. Les mots, les termes, les tournures, les phrases, 
les paragraphes ou les explications en la langue des Taos, comme le « a » intercalé 
dans « différance » en se substituant au « e » ordinaire, donne une dynamique aux 
textes à l’origine statiques. Un effet de lecture non clos a lieu, une oscillation entre la 
phonétique et le visuel ; le lecteur court ainsi entre différents espaces du texte. 

Sur le terrain créé par la traduction 

Dans l’article « Un corps nomade : l’écologie visuelle de Syaman Rapongan »79, le 
chercheur taïwanais Lee Yu-lin démontre que l’écriture sur la nature de Syaman 
Rapongan porte sur la quête de la subjectivité. Au travers de l’écriture, il réinvente et 
réorganise le terrain d’existence des Taos. Ainsi, à la frontière des cultures, la 
traduction selon Lee Yu-lin devient un espace de la « liminalité ». En considérant la 
traduction comme un terrain entrebâillé par les mots et les phrases, nous 
remarquons que l’entreprise de la traduction réalisée par la juxtaposition des langues 
chez Syaman Rapongan, qui dépasse davantage le cadre culturel et linguistique, 
correspond à son itinéraire identitaire. La traduction chez Syaman Rapongan, qui 
n’est ni un processus80 ni un résultat, se manifeste comme un état d’existence qui 
relève de l’idéologie de l’écrivain. 

La traduction est en premier lieu un « Autre ». Puisque l’original se fait l’original 
seulement au moment où il y a traduction,  la traduction est donc par essence un 
« Autre », vouée à naître à l’intérieur de la différence. Ensuite, la traduction est non 
seulement un « Autre », mais aussi un « Ailleurs » qui entraîne le déplacement du 
sujet ainsi que de l’objet. Que ce soit dans l’idée du « tiers-espace » de Bhabha, de 
l’« exil » de Saïd ou du « décentrement » de Cordonnier, la traduction est une action 
linguistique, qui se déroule à travers le « voyage dans l’Autre »81. Au lieu d’être un 

                                                   
79 Yu-lin LEE, 李育霖, 遊牧的身體：夏曼‧藍波安的虛擬生態學 [Un corps nomade : l’écologie visuelle de 

Syaman Rapongan], in 擬造新地球：當代台灣自然書寫 [La fabulation d’une nouvelle terre : écriture 

de la nature taïwanaise contemporaine], Taipei, NTU, 2015, p. 181-246. 
80 Comme le dit le philosophe espagnol José Ortega y Gasset, « la traduction n’est pas l’œuvre, mais un 
chemin vers l’œuvre ». Cf. José ORTEGA Y GASSET, Misère et splendeur de la traduction, Paris, Les 
Belles Lettres, 2013, p. 61.  
81 Jean-Louis CORDONNIER, Traduction et Culture, Paris, Hatier, 1995, p. 151. 



25 

déplacement à sens unique, la traduction est un changement de position, elle permet 
donc à l’auteur, le traducteur ainsi que le lecteur, d’avoir une opportunité de se 
relocaliser, car, la quête de l’identité est en effet un parcours pour retrouver une 
position. L’identité ne concerne pas seulement « d’où nous venons », mais plus « où 
nous nous situons ». Ainsi, en tant que déplacement, la traduction, dans un contexte 
linguistiquement juxtaposé à l’original qui est en même temps l’œuvre, l’action et 
l’interprétation, trouble la frontière et crée un terrain « du dehors ». De plus, elle crée 
un dialogue, un dialogue entre le soi et l’autre, mais aussi entre le soi propre. Quand 
Syaman Rapongan choisit de juxtaposer la langue chinoise et la langue des Taos, il 
bouleverse l’opposition binaire entre le soi et l’autre, l’autre devient le soi et le soi se 
trouve à la place de l’autre. Son objectif ne consiste pas à construire une autre 
extrémité pour faire contrepoids au courant dominant, mais à provoquer une 
interrogation interne pour remuer l’immobilité de ce dernier. 

Enfin, en suivant ce raisonnement sur la traduction comme lieu, nous devons nous 
interroger sur l’intraduisible. Si l’« intraduisible » pour Barbara Cassin82 consiste en 
la pluralité et la diversité des langues, dans l’écriture identitaire comme celle de 
Syaman Rapongan, la négation par rapport au traduisible s’exprime plus dans le sens 
d’un « ne pas vouloir » que dans celui d’un « ne pas pouvoir ». Dans cet espace de 
l’« intraduisible », il démontre sa volonté concernant sa recherche identitaire. 

 Dans le cas de Syaman Rapongan, la langue est la façon de penser le monde, la 
traduction de sa langue maternelle n’est donc pas seulement une démarche mais une 
nécessité. Tout en faisant apparaître l’autre dans l’assourdissement, la traduction 
dans la création littéraire de Syaman Rapongan est un travail linguistique ainsi 
qu’une stratégie idéologique. D’ailleurs, si la traduction dans les yeux de Jean-Louis 
Cordonnier est un « décentrement de soi »83, en tant qu’agent du déplacement, la 
traduction sous la forme de la juxtaposition des langues chez Syaman Rapongan 
s’affirme en tant que mouvement réciproque. En d’autres termes, elle démontre une 
orientation à double sens : de droite à gauche Ŕ c’est-à-dire, de Ponso no Tao, île du 
peuple, à Taïwan Ŕ, il introduit le bagage culturel des Taos dans le monde des Hans ; 
et en même temps, de gauche à droite Ŕ de Taïwan à Ponso no Tão Ŕ, il montre sa 
volonté ferme de retourner à la terre (ou plutôt à la mer) ancestrale en hybridant 
lexicalement et syntaxiquement la langue chinoise et la langue aborigène. Mais 
paradoxalement, dans une littérature mineure comme celle-ci de Syaman Rapongan, 
c’est l’original qui est l’« autre », mais la traduction, la langue cible, et c’est sa culture 
qui est le « sujet ». Le « moi » dans les œuvres de Syaman Rapongan est en effet un 
« autre / moi », mais à travers la traduction, qui est une « auberge du lointain »84, il 
peut aller au loin, pour retrouver un « moi » fuyant et dispersé. La scène des 
juxtapositions multiformes dans les œuvres de Syaman Rapongan, qui est comme le 
point de la tangente surgissant pendant le contact fugitif de la traduction et de 
l’original, sous la plume de Benjamin85, assure la présence de cet « autre-sujet » et 

                                                   
82 Barbara CASSIN, « Traduire les intraduisibles, un état des lieux », Cliniques méditerranéennes, 90 
(2), 2014, p. 25-36. 
83 Jean-Louis CORDONNIER, op. cit., p 151. 
84 Antoine BERMAN, La Traduction et la Lettre ou l'Auberge du lointain, Paris, Éd. du Seuil, 1991.  
85 Quelle signification conserve ici le sens concernant le rapport entre la traduction et l’original, une 
comparaison le fera saisir. De même que la tangente ne touche le cercle que de façon fugitive et en un 
seul point et que c’est ce contact, non le point, qui lui assigne la loi selon laquelle elle poursuit à l’infini 
sa marche en ligne droite, ainsi la traduction touche l’original de façon fugitive et seulement en un 
point infiniment petit du sens, pour suivre ensuite sa marche la plus propre, selon la loi de fidélité 
dans la liberté du mouvement langagier. Cf. Walter BENJAMIN, « La Tâche du traducteur », in Walter 

 



26 

crée un dialogue interne. Ce qui compte dans son déplacement n’est pas la 
destination, mais sa position mobile, son mouvement continu et sa trajectoire 
ouverte. 

Dans la traduction, ce sont deux visages de l’autre qui se regardent. 

Conclusion 

Quand  tu partiras pour te rendre à Ithaque, 
souhaite que la route soit longue, 

[…] Garde sans cesse Ithaque présente dans ton esprit.  
Ton but final est d’y parvenir 

mais n’écourte pas ton voyage :  
mieux vaut qu’il dure de longues années  

et que tu abordes enfin dans ton île aux jours de ta vieillesse,  
riche de tout ce que tu as gagné en chemin,  

sans attendre qu’Ithaque t’enrichisse. 
Ithaque t’a donné le beau voyage :  

sans elle, tu ne te serais pas mis en route.  
Elle n’a plus rien à te donner.  

Ithaque t’a donné le beau voyage. 
Sans elle, tu ne te serais pas mis en route. 

 […] Sage comme tu l’es devenu à la suite de tant d’expériences,  
tu as enfin compris ce que signifient les Ithaques. 

 
« Ithaque », Constantin Cavafy, traduction de M. Yourcenar 

 

La motivation initiale de cet article est de réfléchir sur l’habitude paradoxale 
d’analyser la littérature « de Taïwan », surtout la littérature aborigène, dans le cadre 
postcolonial, sinophone ou des études culturelles. Pourtant, le cas de Syaman 
Rapongan qui prend la langue comme une petite barque flottant sur l’océan Pacifique 
nous montre différents paysages littéraires le long de son voyage réalisé par l’écriture.  

De la transcription des mythes oraux des Taos, la préservation et démonstration de 
sa culture, le rétablissement du rapport entre l’homme et la nature, jusqu’à la 
mémorisation de toutes ses premières fois Ŕ sa première expérience de plongée sous-
marine, son premier coryphène pêché à la main, sa première barque aux planches 
assemblées, le premier anniversaire de sa fille, etc. Ŕ, en passant par la réflexion sur 
les difficultés, les angoisses et les conflits connus par son peuple, Syaman Rapongan 
reconnaît, après avoir passé seize ans sur l’île de Formose,  les « lieux de mémoire » 
dans les « yeux du ciel » et le « vent sur la mer »86. Comme l’Odyssée qui trace le 
voyage d’Ulysse vers son île natale d’Ithaque, l’itinéraire de l’écriture chez Syaman 
Rapongan suit effectivement sa route de retour et remonte au jour de son départ, à sa 
ville maternelle ainsi qu’à son souvenir de lecture, « tu partiras pour te rendre à 
Ithaque, […] Ton but final est d’y parvenir ». Son entreprise d’écriture se forme 
autant à partir d’un besoin que d’un désir. 

Dans cette nécessité de l’écriture, il offre aux lecteurs de nouveaux paramètres 
pour lire le monde figé par des normes, des conventions ou des clichés homogènes, 

                                                                                                                                                               
BENJAMIN, Mythes et violence, trad. de l’allemand par Maurice de Gandillac, Paris, Denoël, 1971, 
p. 273-274.  
86 Les « yeux du ciel », qui est aussi le titre d’un de ses recueils d’essais, renvoie aux étoiles et le « vent 
sur la mer » indique des vagues dans la langue des Taos. 



27 

comme la date de naissance ou l’anniversaire qui semblent quelque chose d’évident 
pour la plupart des gens alors qu’elles sont, pour les Taos, des idées reçues a 
posteriori87. Au lieu de recevoir la culture des Hans à sens unique ou de s’opposer à 
l’imposition idéologique des pouvoirs étrangers, l’entreprise d’écriture de Syaman 
Rapongan est de revaloriser son peuple de leur propre point de vue. Mais à cause du 
manque de familiarisation, il lui faut répéter à plusieurs reprises les mêmes notes de 
bas de page dans des œuvres différentes pour rendre solide la vision du monde de la 
tribu des Taos. De ce fait, ses œuvres s’expliquent réciproquement, car il « cherche 
continuellement à se guérir à travers l’écriture sur la mer »88. Par le biais de ses notes 
de bas de page répétitives comme son itinéraire d’allées-et-venues entre les éléments 
contradictoires89, il cherche à « trouver les signes de l’île ». De ce fait, la trajectoire de 
son écriture est étrange par rapport à l’expérience habituelle de la majorité des 
lecteurs. Elle est d’abord orale et ensuite écrite, corporelle et puis intellectuelle. Ayant 
pour but de répondre à sa propre expérience de lecture, Syaman Rapongan s’applique 
à faire ressortir ses « vocabulaires finaux », un langage océanique lui servant de 
source de ses créations littéraires, qui renvoie non seulement à la langue mais aussi à 
la culture. Il y a des marées qui coulent dans ses veines, et « son corps en soi est une 
littérature océanique »90. Ainsi, il existe simultanément un cadre naturel et une 
condition sociale derrière la mythologie ainsi que derrière tous les coutumes et 
tabous concernant le poisson. L’important pour cet homme qui traduit la mer91, c’est 
de transmettre la philosophie renfermée dans l’ordre du peuple insulaire :  
 

La ténacité de la nation insulaire réside dans le fait que nous avons un ordre du temps solide et 
complet d’activités culturelles, […] et tel est l’essence et le noyau de ma création littéraire dès le 
tout début92. 

 

À travers la peinture de tous ceux qui s’activent autour de la mer, ce que Syaman 
Rapongan propose de plus précieux est un changement de perspective, car « le 
monde dans ses yeux est centré sur la mer »93. De la terre à la mer, du continent à 
l’île, il transforme, même bouscule, le paysage de la littérature-monde sinophone. 
Comme il le souligne dans un entretien : « la littérature sinophone se trouve seule, 
très seule, sans la participation de la littérature océanique »94.  

                                                   
87 Fait référence à Syaman RAPONGAN, « 女兒的生日» [Anniversaire de ma fille], in Syaman 

RAPONGAN,  Sentiments profonds par une mer froide, Taipei, UNITAS, 1997, p. 161-172. 

88「透過書寫海洋不斷重複療傷」. Cf. Syaman RAPONGAN, La mort de Ngalomirem, op. cit. 
89 Comme mentionné plus haut, la grande île et la petite île, entre le présent et le passé, entre la langue 
officielle et la langue maternelle, et toujours entre la tradition et la modernité. 

90 夏曼‧藍波安：我的身體就是海洋文學 [Syaman Rapongan, mon corps est une littérature océanique], 

URL : https://www.thenewslens.com/feature/worldbookday/68325. 

91 夏曼·藍波安，翻譯海洋的男人 [Syaman Rapongan, l’homme qui traduit la mer], URL : 

https://theinitium.com/article/20150826-culture-literature/. 

92「島嶼民族的韌性在於我們有結實而完整的文化活動時序，[...]，也是我一開始的文學創作的本質與核

心」. Cf. Syaman RAPONGAN, Rêves flottants sur l’océan, op. cit., 2014, p. 346. 

93「他看到的世界是以海洋為中心的」.夏曼 · 藍波安，翻譯海洋的男人 [Syaman Rapongan, l’homme 

qui traduit la mer], URL : https://theinitium.com/article/20150826-culture-literature/. 

94「華語文學沒有海洋文學的話，會很孤單喔，真的很孤單」. Ibidem. 

https://www.thenewslens.com/feature/worldbookday/68325
https://theinitium.com/article/20150826-culture-literature/
https://theinitium.com/article/20150826-culture-literature/


28 

De plus, tout en décrivant des scènes vivantes où les préjugés visent son peuple, et 
en soulignant leur embarras au sein de la société actuelle, il fait ressortir la 
dissonance entre les deux cultures, dominante et dominée, qui pour lui ne devraient 
pas forcément être opposées, Ŕ bien au contraire, il pourrait y avoir un dialogue, une 
symphonie Ŕ mais celle-ci n’est pas jouée. En tant qu’ouverture d’une nouvelle 
fenêtre dans le champ littéraire, l’œuvre de Syaman Rapongan est aussi un témoin, 
ainsi qu’un terrain anthropologique. Comme l’indique le titre de la préface de Mythes 

de la baie de Badai, il cherche « la trace originelle et initiale » [原初的痕跡], et au 

travers de ses descriptions aussi minutieuses que des documents ethnographiques, il 
fournit des données inédites qui nous obligent à repenser le dualisme entre la culture 
et la nature, les humains et les non-humains, le sauvage et la civilisation. 

En ce sens, l’écriture sinophone chez Syaman Rapongan exprime une sorte de 
déconstruction qui pour Derrida est la présence de « plus d’une langue »95 et qui 
permet de trouver la voix de l’autre, absente et cachée par l’histoire. Dans l’analyse ci-
dessus, je suis rentrée dans les textes de cet auteur tao pour côtoyer directement dans 
la narration des notions telles que l’hybridité ou l’altérité ; l’étrangeté qui surgit de 
temps à autre pendant la lecture nous a arrêtée et intriguée. Finalement, si le récit, 
selon Paul Ricœur, est une rivière du temps qui passe, de l’amont à l’aval, préfiguré, 
configuré et refiguré, l’étrangeté que j’éprouve vivement ici n’est pas seulement issue 
du niveau de la refiguration qui concerne la réception de l’intrigue du côté des 
lecteurs, mais aussi de l’interrogation fondamentale de notre ignorance concernant la 
culture aborigène. Qui plus est, ce sentiment d’étrangeté est ravivé par l’illusion que 
nous ne nous trouvons pas dans le même cadre linguistique. Le souhait d’atténuer 
l’impression d’être étranger en employant la même langue accentue inversement 
cette étrangeté. On forme en fin de compte des mondes divers en parlant la même 
langue, c’est la raison pour laquelle je ressens de l’hésitation face aux études qui 
analysent la littérature aborigène du point de vue de la littérature-monde sinophone. 
L’insertion de la langue des Tao déchire la structure équilibrée du chinois,  apporte 
un effet de visualité et une nouvelle relation linguistique. En se lançant dans l’écriture 
en langue chinoise, Syaman Rapongan reprend le droit de parole et remet en cause le 
droit de la langue : de quelle langue est-il en possession, du chinois ? Je me demande 
finalement si les œuvres de Syaman Rapongan sont une écriture sinophone dans un 
contexte tao ou bien une écriture en langue des Taos dans un contexte sinophone. 

Concernant ses stratégies d’écriture, lorsqu’il juxtapose la langue des Hans à la 
langue des Taos, il crée un espace, qui n’est peut-être pas seulement le tiers-espace 
hybridé d’Homi Bhabha, ni non plus l’espace de différance dérridarienne où le sens 
est toujours ajourné, ni encore celui du recul des signes selon Roland Barthes. Dans 
ce territoire de coexistence où s’introduit l’intraduisible, ce qui a été considéré 
comme l’original devient la traduction et la traduction se fait l’original. Il existe une 
relation bilatérale et réciproque dans le fait de s’expliquer, se compléter, s’interroger, 
se confronter ou se réconcilier. L’apparition de la langue des Taos, porteuse d’un 
accent étincelant dans son écriture sinophone, engendre d’un côté le ralentissement 
de la lecture qui nous force à rester plus longtemps dans cet espace pour rencontrer 
des choses qui ne nous ressemblent pas, et de l’autre, dans cet espace d’éloignement, 
elle crée une possibilité de reculer, de contempler et de dialoguer. Dans son écriture, 
Syaman Rapongan ne raconte pas par des mots, mais montre et indique par des 
alphabets latins qui sont des signes sans signifiés. Ou alors, ce sont des signifiés dans 

                                                   
95 Jacques DERRIDA, Mémoires pour Paul de Man, Paris, Éditions Galilée, 1988, p. 38. 



29 

lesquels se cache un bagage culturel auquel ne colle pourtant pas le sens propre du 
contexte. 

Que signifie l’« identité » pour Syaman Rapongan ? C’est ce qu’il écrit dans Rêves 
flottants sur l’océan : « Jusqu’à présent, je n’ai aucun concept de ‘patrie’ ou 
d’identité. […] Si ‘l’océan’ est un pays, alors c’est définitivement l’utopie auquel je me 
consacre »96.  Pour Syaman Rapongan, les ancêtres sont très importants, mais il n’a 
pas l’idée de « pays ». L’identité de l’aborigène et du citoyen de l’océan diffère de 
l’identité « nationale » sans cesse revendiquée. La relativité produite dans la 
traduction, qui conserve une dynamique, fait écho à l’« insulaire » et l’« océanique » 
de sa littérature, car « l’océan lui-même n’a ni frontières ni centre »97. 

Dans une langue poétique, Syaman Rapongan dépeint la multiplicité de son visage 
en tant qu’autre : il est d’abord un Tao avant d’être un Taïwanais, un fils avant d’être 
un père, un homme de la mer avant d’être un citoyen attaché à la terre. Avant 
l’identité nationale ou idéologique, il cherche son appartenance familiale, ethnique et 
culturelle. En choisissant Syaman Rapongan et ses œuvres pour contempler la 
littérature taïwanaise à partir d’une position du dehors, la valeur de son écriture est 
d’impliquer la mer dans une vision insulaire. La langue se fait manière de réfléchir 
sur le monde. En côtoyant le bord des signes linguistiques, en allant et revenant entre 
le seuil syntaxique et le seuil sémantique, fiction et non-fiction, Syaman Rapongan 
trace une nouvelle ligne spatio-temporelle qui fait un bruissement barthien dans le 
discours sur les identités à Taïwan. L’identité a suscité depuis longtemps des 
discussions parmi les politiques, les théoriciens ou bien encore au sein des médias, 
mais est devenu à un moment donné un terme usé, un cliché, un tabou même. 
Comme s’il s’agissait d’un sujet réglé dans une époque révolue. Ainsi, au bout de mes 
réflexions à travers la lecture de Syaman Rapongan, ce qui me tient à cœur c’est la 
particularité de la littérature taïwanaise par rapport à la littérature-monde 
sinophone. En revenant au récit lui-même, j’aimerais retrouver une autre possibilité 
de parler de l’identité. 

De même que pour Ithaque, c’est cette île de naissance qui sollicite le voyage. 
Entre l’île et la mer, le déplacement devient le possible même de la destinée. En fin de 
compte c’est le trajet au lieu de la destination qui enrichit le sens, et la signification 
naît, entre les deux. 

                                                   
96「迄今我根本就沒有「祖國」的概念，或是認同.[…]假如「海洋」是個國家的話，那絕對是我投奔的

理想國」. Cf. 尋覓島嶼符碼 [Trouver les signes de l’île], in Syaman RAPONGAN, Rêves flottants sur 

l’océan, op. cit., 2014, p. 25-26. La « patrie »  en chinois s’appelle 祖國, littéralement « pays des 

ancêtres ». 

97「畢竟海洋本身是沒有邊陲，也沒有中心」. Cf. Syaman RAPONGAN, 老海人 [Le vieux pêcheur], 

Taipei, INK, 2009, p. 21. 



30 

Bibliographie 

Corpus principal 
 
En chinois 
 

RAPONGAN, Syaman 夏曼·藍波安, 八代灣的神話 [Mythes de la baie de Badai], 

Taipei, Chenxing, 1992. 

ŕ, 冷海情深 [Sentiments profonds par une mer froide], Taipei, UNITAS, 1997. 

ŕ, ⿊色的翅膀 [Les ailes noires], Taipei, INK, 1999. 

ŕ, 海浪的記憶 [La mémoire des vagues], Taipei, UNITAS, 2002. 

ŕ, 航海家的臉 [Le visage du navigateur],  Taipei, INK, 2007. 

ŕ, 老海人 [Le vieux pêcheur], Taipei, INK, 2009. 

ŕ, 天空的眼睛 [Les yeux du ciel], Taipei, LINKING, 2012. 

ŕ, 大海浮夢 [Rêves flottants sur l’océan], Taipei, LINKING, 2014. 

ŕ, 安洛米恩之死 [La mort de Ngalomirem], Taipei, INK, 2015.  

ŕ, 大海之眼 [Les yeux de la mer], Taipei, INK, 2018. 

 
En français 
 
La Mémoire des vagues, traduit du chinois (Taïwan) par Marie-Paule Chamayou, 

Lyon, Tigre de papier, 2011. 
 
 
Sources secondaires 
 
Œuvres, critiques et entretiens sur Taïwan, la littérature aborigène et Syaman 

Rapongan 
 

CHANG, Mau-kuei, 張茂桂, « Les origines et la transformation de l’identité nationale 

taiwanaise »,  Perspectives chinoises, 57, 2000, p. 52-73. 
 

CHEN, Fang-ming, 陳芳明, 台灣新⽂學史 [Histoire de la nouvelle littérature 

taïwanaise], Taipei, LINKING, 2011. 
 

CHIU, Kuei-fen, 邱貴芬,「發現臺灣」: 建構臺灣後殖民論述 [« Découvrir Taïwan » : 

Construire un discours postcolonial à Taiwan], in 中外文學 [Chung-Wai Literary 

Monthly], 21 (2), 1992, p. 151-167. 

ŕ, 後殖民之外 — 尋找台灣文學的「台灣性」[En dehors de la postcoloniale : à la 

recherche de la «Taïwanité » dans la littérature taïwanaise], in 後殖民及其外 [Le 

postcolonial et son dehors], Taipei, Maitian, 2003, p. 111-145. 



31 

ŕ, « The Production of Indigeneity: Contemporary Indigenous Literature in Taiwan 
and Trans-Cultural Inheritance », The China Quarterly, 200, 2009, p. 1071-1087. 

 

CHEN, Zhi-fan, 陳芷凡, 文化語境下的嘗試：夏曼.藍波安的原初書寫 [Une tentative 

dans le contexte culturel : l’écriture de l’originel et l’initial chez Syaman 
Rapongan],  in CHEN, Zhi-fan, 

語言與文化翻譯的辯證：以原住民作家夏曼‧藍波安、奧威尼‧卡露 

斯盎、阿道‧巴辣夫為例, [Dialectique entre langue et traduction culturel : sur les 

écrivains aborigènes Syaman Rapongan, Auvini Kadreseng et Adaw Palaf 
Langasan], mémoire  de l’Université Tsinghua, 2006. 

 

LEE, Hsiao-feng, 李筱峰, Histoire de Taïwan. Paris, L’harmattan, 2004. 

 

LEE, Yu-lin, 李育霖, 遊牧的身體：夏曼‧藍波安的虛擬生態學 [Un corps nomade : 

l’écologie visuelle de Syaman Rapongan], in 擬造新地球：當代台灣自然書寫 [La 

fabulation d’une nouvelle terre : écriture de la nature taïwanaise contemporaine], 
Taipei, NTU, 2015, p. 181-246. 

 

夏曼·藍波安，翻譯海洋的男人 [Syaman Rapongan, l’homme qui traduit la mer], 

URL : https://theinitium.com/article/20150826-culture-literature/. 
 

翻譯海洋第一人 — 夏曼·藍波安談《 安洛米恩之死 》[La première personne à 

traduire l'océan ŕ Syaman Rapongan sur La mort de Ngalomirem], URL : 

https://news.ltn.com.tw/news/supplement/paper/922897. 
 

流動的藍色浮夢：海洋文學作家夏曼·藍波安 [Le rêve bleu qui coule : l’écrivain de 

littérature océanique Syaman Rapongan], URL : 

https://www.youtube.com/watch?v=eUZ78tIckgU. 
 

夏曼·藍波安：我的身體就是海洋文學 [Syaman Rapongan, mon corps est une 

littérature océanique], URL : 

https://www.thenewslens.com/feature/worldbookday/68325. 
 
 
Théories générales 
 
BERMAN, Antoine, La Traduction et la lettre ou l'Auberge du lointain, Paris, Éd. du 

Seuil, 1991. 
 
BARTHES, Roland, Le degré zéro de l’écriture [1953], Paris, Éd. du Seuil, 1972. 
ŕ, Incidents, Paris, Éd. du Seuil, 1987. 
ŕ, L’empire des signes [1970], Paris, Éd. du Seuil, 2005. 
ŕ, Le bruissement de la langue [1984], Paris, Éd. du Seuil, 2015. 
 

https://theinitium.com/article/20150826-culture-literature/
https://news.ltn.com.tw/news/supplement/paper/922897
https://www.youtube.com/watch?v=eUZ78tIckgU
https://www.thenewslens.com/feature/worldbookday/68325


32 

BENJAMIN, Walter, « La Tâche du traducteur », Mythes et violence, Paris, Denoël, 
1971. 

 
BHABHA, H. K., Les Lieux de la culture. Une théorie postcoloniale, Paris, Payot, 

2007. 
 
CASSIN, Barbara, « Traduire les intraduisibles, un état des lieux », Cliniques 

méditerranéennes, 90 (2), 2014, p. 25-36. 
 
CORDONNIER, Jean-Louis, Traduction et Culture, Paris, Hatier, 1995. 
 
FOUCAULT, Michel, Les Mots et les choses [1966], Paris, Gallimard, 1990. 
ŕ, La pensée du dehors [1966], Montpellier, Fata Morgana, 2018. 
 
DELEUZE, Gilles, GUATTARI, Félix, Kafka Pour une littérature mineure, Paris, Éd. 

de Minuit, 1975. 
 
DERRIDA, Jacques, Mémoires pour Paul de Man, Paris, Éditions Galilée, 1988. 
 
ORTEGA y GASSET, José, Misère et splendeur de la traduction, Paris, Les Belles 

Lettres, 2013. 
 
RICŒUR, Paul, « L’identité narrative », Revue des sciences humaines, 95 (221), 1991, 

p. 35-47. 
ŕ, Soi-même comme un autre [1990], Paris, Éd. du Seuil, 1996.  
ŕ, Temps et récit [1983], Paris, Éd. du Seuil, 2006. 
 
RORTY, Richard, Contingence, ironie et solidarité [1989], Paris, Armand Colin, 1993. 
 
« La leçon de Marcel Proust selon Roland Barthes », URL : 

https://www.youtube.com/watch?v=AZt2j4O6Rl4&t=84s. 
 
« Pour une ‘littérature-monde’ en français », URL : 

https://www.lemonde.fr/livres/article/2007/03/15/des-ecrivains-plaident-pour-
un-roman-en-francais-ouvert-sur-le-monde_883572_3260.html. 

https://www.youtube.com/watch?v=AZt2j4O6Rl4&t=84s
https://www.lemonde.fr/livres/article/2007/03/15/des-ecrivains-plaident-pour-un-roman-en-francais-ouvert-sur-le-monde_883572_3260.html
https://www.lemonde.fr/livres/article/2007/03/15/des-ecrivains-plaident-pour-un-roman-en-francais-ouvert-sur-le-monde_883572_3260.html

