
 1 

 

 
 
 

Numéro 6 (3)  décembre 2019 
____________________________________________________ 

 
Cultures de l’océan et de la terre : l’écolittérature à Taïwan 

____________________________________________________ 
 

Voyage intérieur d’un homme Tao en quête d’identité : l’écriture 
océanique de Syaman Rapongan 

 
Charlène HENRY 

Univ. Artois, Textes et Cultures (EA 4028), F-62000 Arras, France 
 
 
Résumé 
Tout comme la mer et la montagne sont des éléments essentiels dans la peinture et la 

culture chinoise shanshui wenhua 山水文化, la nature est un thème récurrent des 

œuvres littéraires depuis toujours et Taïwan, cette île du pacifique regorgeant d’une 
nature luxuriante et de nombreuses montagnes ne fait pas exception. Il n’est donc pas 
étonnant de voir de nombreux auteurs questionner les rapports de l’homme à la nature 
dans la littérature contemporaine taïwanaise du XXIe siècle, à l’heure où les défis 
environnementaux représentent l’une des préoccupations majeures des sociétés 
contemporaines qui s’interrogent sur leur identité et sur leur avenir. Nous irons à la 

rencontre de Syaman Rapongan 夏曼兰波安, un homme Tao de l’île de Lanyu, située au 

large de la côte orientale de Taïwan pour comprendre la culture océanique très ancrée de 
son peuple, au travers de sa littérature qu’il qualifie lui-même de « littérature 
océanique ». Au fil de ses œuvres et de son écriture, nous voguerons sur le cours de la vie 
de cet homme Tao, en quête de son identité, qui a appris à redevenir un des siens. Nous 
nous inviterons à son voyage spirituel et initiatique afin de comprendre ce qu’est la 
littérature océanique, comment celle-ci s’inscrit dans le domaine de l’écolittérature de 
Taïwan et quels en sont les enjeux. 
 
Abstract 
A Tao’s inner journey in search of identity: the oceanic writing of Syaman Rapongan 

夏曼兰波安 Like sea and mountain are essential elements in chinese painting and 

culture, nature has been a recurring theme in literary works. Taiwan, this pacific 
island with lush nature and entirely covered by mountains is not an exception. It is 



 2 

therefore not surprising to see many authors questioning human’s relationship with 
nature in contemporary Taiwanese literature of the XXIth century, at a time in which 
environmental challenges are one of the major concerns of contemporary societies 
wondering about their identity and their future. I invite you to meet Syaman 
Rapongan a Tao man from Lanyu Island, off the eastern coast of Taiwan to 
understand the deep-rooted oceanic culture of his tribe people through his literature he 
himself defines as “oceanic literature”. Throughout his works, we will sail on his life, as 
a Tao in search of identity who has learned to become one’s own and we will follow his 
spiritual and initiatory journey in search of oceanic literature. 
 
Mots-clés : Littérature tao, océan, identité 
 
Keywords: Tao literature, Ocean, identity 
 



 3 

Plan 

Introduction 

Le courant de la littérature écologique 

La littérature écologique à Taïwan 
Insularité de l’île : de l’écriture de la nature à l’écriture sur la mer 

Syaman Rapongan 夏曼兰波安 

L’invitation au voyage 

Un voyage initiatique à l’école de l’océan 
Un voyage entre la terre et la mer 
Un voyage entre tradition et modernité 
Un voyage entre les langues 

Correspondances et ruptures entre l’homme et la mer 

La peur du géant marin 
Un amour exacerbé pour l’océan 
Les entretiens entre l’homme et la mer 

La mer, l’océan, source de construction identitaire et identité 

Une véritable renaissance, une quête identitaire 
Une identité marine inscrite dans l’ADN 
Une identité marine qui se reflète dans l’écriture océanique de Syaman Rapongan 

Conclusion 

Bibliographie 

 



 4 

Introduction 

En Occident, comme en Extrême-Orient, la nature est au cœur des préoccupations 
humaines. Depuis toujours, on s’interroge sur la relation complexe entre la nature et 
l’Homme, la place de chacun, l’un par rapport à l’autre, et surtout on se demande si la 
place de l’Homme dans la nature ne doit pas être dominante, centrale. Dans la culture 

chinoise ancienne, le shanshui wenhua 山水文化1, « culture des montagnes et des 

eaux », qui a donné au sens large, la notion de « paysage », recouvre ce questionnement, 
en apportant au cosmos une dimension morale et donc humaine. Cette notion très 
ancienne figurait déjà dans Les Entretiens de Confucius : 
 

智者樂水, 仁者樂山. 

 
L’homme de cœur s’enchante de la montagne ; l’homme d’esprit jouit de l’eau2. 

 

Cette notion, qui a souvent été retenue pour analyser la peinture ou encore la 
littérature, même si elle peut paraître déplacée dans le contexte taïwanais, pourrait 
signifier non plus « montagnes et eaux » mais « montagnes et océan » ; dans ce 
déplacement, on pourrait alors interroger à nouveau la place de l’homme natif taïwanais 
entre ces deux éléments dominants et souvent considérés comme sacrés que sont l’eau et 
la montagne. 

Taïwan, cette île du Pacifique, entourée de la Mer de Chine, du détroit de Taïwan et de 
l’Océan Pacifique est aussi, sur près des deux tiers de sa surface, recouverte de 
montagnes, regorgeant d’une végétation tropicale luxuriante. À l’heure où les défis 
environnementaux sont au cœur des enjeux économiques et politiques, de nombreux 
écrivains taïwanais questionnent les rapports de l’homme à la nature dans la société du 
XXIe siècle. La notion de shanshui wenhua apparaît alors vulnérable et désuète, mais on 
peut néanmoins se demander en quoi ce regard des anciens Chinois peut nous aider à 
comprendre et à envisager l’écologie dans la littérature d’aujourd’hui. 

Mers et océans représentent 70 % de la surface de la planète Terre, que certains 
appellent la planète « bleue », tandis que d’autres la nomment la « planète océan » du 
fait qu’ils considèrent que les continents ne seraient que des petites îles au milieu d’un 
vaste espace océanique. Les profondeurs marines, depuis toujours, intriguent, obsèdent, 
émerveillent, envoûtent autant qu’elles effraient, intimident et tourmentent. Bercé dans 
le milieu aquatique dès le commencement de sa vie, l’Homme entretient une relation 
toute particulière avec l’eau, sacrée puisque étant à l’origine de la vie et étant le principal 
constituant de tout être vivant. Dans les mythologies du monde entier, la mer et l’océan 
représentent des forces mystiques à l’origine des civilisations. 

Le caractère insulaire de l’île de Taïwan lui confère d’emblée, de par sa situation 
géographique, une ouverture sur la culture et l’identité océanique propre aux peuples du 

                                                   
1 Concernant cette notion de l’harmonie du cosmos dans la culture chinoise, voir Yolaine ESCANDE, 
Montagnes et eaux. La culture du Shanshui, Paris, Hermann, 2005. 
2  Traduit du chinois par François CHENG, Vide et Plein, Paris, éditions du Seuil, 1991, p. 72. 



 5 

Pacifique. Selon le chercheur taïwanais Dai Bao-cun 戴寶村, tous les Taïwanais seraient 

les enfants de la mer, même s’il n’est pas si facile d’affirmer ses origines de manière si 
certaine dans une culture taïwanaise aux identités multiples. Nous allons, au cours de 
cette étude, découvrir la culture maritime de l’île de Taïwan au fil de la littérature 
écologique taïwanaise, de 1990 à aujourd’hui, en nous plongeant dans les œuvres de 

Syaman Rapongan, écrivain et anthropologue de l’île des Tao 達悟族. Nous tenterons de 

comprendre l’influence de l’insularité de Taïwan dans ses travaux et nous nous 
nourrirons de son identité océanique afin d’en comprendre la culture. Au travers de ses 
œuvres, nous nous interrogerons également sur l’identité propre des écrivains taïwanais 
en lien avec leur environnement. 

Syaman Rapongan et ses œuvres nous invitent au voyage, qu’il soit physique ou 
spirituel, sur l’océan qu’il considère comme son alma mater, l’origine de son identité 
d’Homme mais aussi de son identité d’écrivain, en même temps que l’origine de 
l’archipel taïwanais et de tous ses habitants, quel que soit le moment de leur arrivée sur 
l’île. Depuis ce point de vue, nous mettrons en lumière les correspondances ainsi que les 
ruptures entre l’Homme et la mer, puis nous étudierons la problématique identitaire à 
Taïwan en questionnant la construction identitaire fondée sur le rapport à l’océan et sur 
la conscience océanique des habitants autochtones de l’archipel taïwanais. 

Le courant de la littérature écologique 

La littérature écologique à Taïwan 

À partir des années 1970, le courant dit « du terroir » 鄉土文學 fait son apparition. Il 

s’agit d’un mouvement littéraire centré sur le destin particulier de l’île, qui s’inscrit en 
opposition au courant moderniste essentiellement porté par des écrivains continentaux 
(venus de Chine après 1945) et qui a dominé la scène littéraire depuis le début des 
années 1950. Les Taïwanais de souche qui s’emparent alors à nouveau de l’outil qu’est 
l’écriture, outil qui leur avait été retiré brutalement en 1945, avec le brusque changement 
de langue dû à la décolonisation japonaise et à l’arrivée du régime de Chiang Kai-shek, 
s’attachèrent à décrire de manière plus réaliste leur île et les sociétés traditionnelles 
mises à mal par la modernisation et l’occidentalisation accélérées. 

Pour les écrivains nativistes, écrire sur la nature semble être une volonté de retour aux 
sources, mais l’essentiel est encore la défense et la reconnaissance de l’identité des 
Taïwanais de souche par rapport aux Continentaux, et pas encore la reconnaissance des 
premiers habitants de l’île. Il faut donc attendre les années 1990, avec tous les 
changements politiques que cette décennie inaugure, pour que les écrivains autochtones 
prennent à leur tour leur place sur la scène littéraire et décrivent avec leur sensibilité 
particulière la nature qui les entoure, qui pour eux représente leur habitat originel sans 
aucun lien avec la culture han. Un des premiers écrivains revendiquant l’identité des 

autochtones et leur relation à la nature est Walis Nokan 瓦歷斯·諾幹, auteur aborigène 

de la tribu des Atayals 泰雅, qui se bat pour les droits des aborigènes, pour la protection 



 6 

de leur environnement, et qui met le lecteur en garde, dans de nombreux articles, contre 
la société capitaliste qui tend à changer le mode de vie des communautés aborigènes de 
Taïwan. 

Plus récemment, une nouvelle génération d’écrivains taïwanais de souche, mais sans 

lien avec les ethnies austronésiennes qui subsistent sur l’île, tel Wu-Ming-Yi 吳明益, 

écrivent également sur la nature et dépeignent dans leurs récits la grave crise 
environnementale encourue sur l’île, à tous les niveaux de la société.  Wu-Ming-Yi, dans 
L’homme aux yeux à facettes3, traite en particulier de la pollution des océans ainsi que 
de la nature qui reprend ses droits face à l’égoïsme et la négligence de l’homme. Avec la 
tragique histoire de l’habitant de l’île Wayo-Wayo Atihei, parti pour un voyage en mer 
dont il ne reviendra pas, l’auteur Wu-Ming-Yi confronte le lecteur aux dérives de 
l’humanité face à l’environnement. 

Insularité de l’île : de l’écriture de la nature à l’écriture sur la mer 

L’océan a eu une influence directe sur l’île de Taïwan et ses habitants. C’est par la mer 
que sont arrivées les influences extérieures, mais c’est aussi par la mer que les cultures 
insulaires se sont essaimées jusqu’aux plus lointains continents. Cependant, la culture 
han, dominante depuis le début du XXe, puis la culture japonaise pendant la 
colonisation, de 1895 à 1945, a coupé l’île de son origine océanique. C’est pourquoi, alors 
que Taïwan est, par essence une île à la culture maritime forte, la production littéraire 
sur la mer est assez pauvre. Nous allons donc nous intéresser à un peuple de l’Océan, le 

peuple Tao de l’île de Lanyu 蘭嶼 pour comprendre la littérature océanique et l’écriture 

particulière de l’écrivain tao Syaman Rapongan. 

La petite île de Lanyu est située au large de Taïwan, séparée des îles Batanes des 
Philippines par le canal de Luzon, au point de contact de l’Océan Pacifique et de la mer 
de Chine, faisant de cette région, une zone redoutée des marins. Cette petite île ne 
mesure que 30 m2 ; elle est la terre du peuple de la mer, l’ethnie des Tao, encore appelé 

Yami 雅美族 qui sont au nombre de 30004. Plongée dans la culture du peuple du 

Pacifique, la tribu des Tao vit au rythme de l’océan. L’île de Lanyu (« Do pongso no 
Tao », « île des hommes » en langue tao) est la trame principale de toutes les œuvres de 
Syaman Rapongan. 

Syaman Rapongan 夏曼兰波安 

Syaman Rapongan est un écrivain et anthropologue5, ayant étudié et travaillé sur l’île 
de Taïwan, avant de décider de revenir vivre sur son île en 1989, à l’âge de 32 ans. À 
travers ses œuvres et son écriture pleine de poésie, Syaman Rapongan nous raconte son 

                                                   
3 Ming-yi WU, L’homme aux yeux à facettes, Gwennaël GAFFRIC (trad.), Paris, Stock, 2011. 
4 Véronique ARNAUD, Tobago BOTAL, L’île des Hommes, Laboratoire d’Asie du Sud-Est et du monde 
austronésien, CNRS-IRESCO, Vidéo, Paris, 1992.  
5 Le peuple Tao (Dawu) est le peuple de l’île des Orchidées. 



 7 

retour aux sources, au sein de sa tribu et comment il a appris à redevenir un homme tao. 
Syaman Rapongan écrit principalement de courtes nouvelles et textes en prose. Ses 

œuvres les plus connues sont les suivantes : 八代灣的神話 [Mythes de la baie de Badai] 

(1992), 冷海情深 [Sentiments profonds par une mer froide] (1997), 黑色的翅膀 [Les ailes 

noires] (1999), 航海家的臉 [Le visage du navigateur] (2007), 海浪的記憶 [La mémoire 

des vagues] (2009), 老海人 [Le vieux pêcheur] (2009), 天空的眼睛 [Les yeux du ciel] 

(2012), 大海浮夢 [Rêves flottants sur l’océan] (2014), 安洛米恩之死 [La mort d’Anluomi] 

(2015) et 大海之眼 [L’œil de la mer] (2018). 

Syaman Rapongan écrit sur son quotidien, sur sa tribu, ses mythes et ses légendes, sur 
les coutumes de ses ancêtres, sur l’art de la pêche et la nature qui l’entoure afin de mettre 
en lumière les différences culturelles entre l’île de Taïwan et l’île de Lanyu, entre la 
culture han et la culture tao. 

Lorsqu’il arrive à nouveau sur l’île de Lanyu, après l’avoir quittée pendant treize 
années, Syaman Rapongan semble avoir perdu totalement son identité. Il est devenu une 
personne cultivée grâce à ses études sur l’île de Taïwan, mais il ne connaît rien de la vie 
des Tao, il ne sait pas comment être « un bon Tao ». Un homme qui n’est pas vraiment 
« un Tao » sur l’île des Orchidées, ne trouve pas sa place. C’est pour cette raison que 
Syaman Rapongan se met en quête de son identité originelle. Il souhaite devenir un 
véritable Tao afin d’être reconnu comme tel, de se sentir utile et accepté des membres de 
sa tribu, afin de se rapprocher des siens et de retrouver son identité perdue.  

Pour ce faire, Syaman Rapongan va devoir apprendre à devenir un « vrai Tao », ce qui 
signifie être capable de partir en mer et de pêcher du poisson. Pour commencer son 
apprentissage, Syaman Rapongan doit premièrement apprendre à construire un « dala-

dala » 達悟拼板舟, qui est le bateau de pêche traditionnel de l’île de Lanyu, 

particulièrement destiné à la pêche aux poissons volants. C’est de ses ancêtres que 
Syaman apprendra les techniques utiles à sa formation. Son père, ses oncles, lui 
montreront comment construire une pirogue, et ensuite c’est en mer que l’apprentissage 
de Syaman Rapongan se poursuivra. Syaman Rapongan se lance dans un véritable 
voyage spirituel, initiatique afin de retrouver son identité. Nous allons nous inviter au 
voyage de l’auteur. 

L’invitation au voyage 

À l’instar des premiers carnets de voyages et journaux de bord, considérés comme les 
premiers écrits de la littérature maritime, une sortie en mer est toujours considérée 
comme un voyage, au sens physique, mais ce voyage peut également être considéré 
comme un voyage spirituel, initiatique ou temporel. Le voyage n’est pas qu’un passe-
temps insignifiant de l’homme moderne. Le voyage nous permet de nous confronter à 
nous-mêmes, à différentes cultures, et de nous repositionner par rapport au monde. En 
nous invitant au voyage de Syaman Rapongan, nous embarquons pour une véritable 
navigation littéraire. 



 8 

Un voyage initiatique à l’école de l’océan 

La mer semble être un lieu d’apprentissage pour Syaman Rapongan qui compare la 
mer à une salle de classe dans le recueil de nouvelles La mémoire des vagues : 
 

大海是我的教堂, 也是我的教室, 創作的神殿, 而海裡的一切生物是我這一生永遠的指導教授6. 

 
L’océan est mon église, il est aussi ma salle de classe et l’inspirateur de mes écrits. Quant aux êtres 
qui peuplent l’océan, ils resteront à jamais mes mentors. 

 
Dans cette citation, devenue l’une des plus célèbres de l’auteur, Syaman Rapongan 
exprime son grand respect envers l’océan, ainsi qu’envers toutes les espèces animales qui 
l’habitent et qui, elles aussi, lui ont énormément appris. Par cette définition très simple 
que l’auteur nous donne de l’océan, nous comprenons que l’apprentissage de la culture 
tao s’est effectué en mer et par la mer.  Le mot « église » offre une connotation sacrée à 
l’océan, car pour l’auteur, l’océan est à la fois un être vivant et divin, dont l’être humain 
est entièrement dépendant. Le monde marin est la véritable religion de Syaman 
Rapongan qui lui voue un culte infini. 

Syaman Rapongan se positionne de manière très humble face à ses maîtres, il se 
montre reconnaissant face au milieu aquatique qui lui a tout appris.  La prise de distance 
que prend l’auteur face aux connaissances très pointues qu’il a acquises concernant 
l’océan, qui est son sujet d’étude en tant qu’anthropologue, est une marque profonde de 
respect. L’auteur s’efface presque, en ne devenant qu’un simple porte-parole de ce que 
l’océan a à apprendre à l’homme.  
 

Nos ancêtres Tao, à force de longues observations ont remarqué que les cycles lunaires étaient 
directement liés aux changements de marées et ont observé que la reproduction des poissons était 
cyclique7. 

 
Ce passage nous rappelle que bien avant les découvertes de Christophe Colomb, les 
autochtones étaient de très bons navigateurs, ils sont partis à la découverte du Pacifique 
il y a plus de 3000 ans. Leurs connaissances de l’astrologie, des courants océaniques et 
des techniques de navigation étaient déjà très pointues. Syaman Rapongan a bénéficié 
des enseignements de ses ancêtres, transmis de génération en génération. À son tour, 
Syaman Rapongan transmet au lecteur ce que l’océan lui a appris, à lui, ainsi qu’à ses 
ancêtres. 

Un voyage entre la terre et la mer 

Du fait de sa position isolée, les habitants de cette île se nourrissent uniquement du 
taro, cultivé par les femmes et du poisson que les hommes partent pêcher en mer. Le 
peuple Tao vit au rythme des saisons qui sont directement liées au calendrier de la 
pêche. Ce peuple de la mer aux particularités très spécifiques est reconnu comme l’une 

                                                   
6 Syaman RAPONGAN, La mémoire des vagues, Marie-Paule CHAMAYOU (trad.), Lyon, Tigre de Papier, 
2011, p. 21. 
7 Ibid. 



 9 

des dix-huit tribus aborigènes officielles de l’île de Taïwan, il confère à Taïwan son 
identité marine. 

Le voyage physique entre la terre et la mer a tout d’abord été expérimenté par Syaman 
Rapongan lorsqu’il a quitté l’île de Lanyu pour rejoindre Taïwan, puis, chaque fois qu’il 
est revenu sur son île natale. De plus, chacune de ses sorties en mer s’apparente à un 
voyage entre la terre et la mer, dès lors qu’il quitte la terre ferme, que ce soit pour une 
sortie en pirogue traditionnelle dala-dala ou bien lors de ses expériences de plongée. 
 

在冬季的海上我一個人旅行. 

 

船, 是我在海上旅行的工具, 也是我在海上的第二個祖先. 我不知道我為什麼會一個人在海上旅行, 

剛開始只是出於我對父母親的叛逆, 阻止我去台灣念書, 其次, 也是出於我孩提時的夢想, 

小叔公給我的夢, 夢想在海上一個人旅行. 叛逆, 在我們的島嶼, 在我生活居住的部落是不太容易的, 

更何況我是父親的獨生子8. 

 
Voyage seul dans une mer d’hiver. 
 
Le bateau est mon outil pour voyager en mer, il est aussi mon deuxième ancêtre. Je ne sais pas 
pourquoi je navigue seul, j’ai commencé à voyager seul suite à une rébellion contre mes parents, qui 
m’ont empêché d’aller étudier à Taïwan. Mais c’est aussi un rêve d’enfance. C’est mon petit oncle qui 
m’a donné ce rêve, le rêve de naviguer seul en mer. Étant rebelle, sur notre île, ce n’est pas facile de 
vivre au sein de la tribu, surtout que je suis le seul enfant de la famille9. 

 

Les rêves sont très importants dans la culture des peuples aborigènes de Taïwan. Ils 
constituent une forme de voyage spirituel et pour cette raison ils sont considérés comme 
sacrés car ils ont un rôle divinatoire. Ici, le rêve de Syaman Rapongan prend une tout 
autre dimension. C’est le rêve d’un enfant qui souhaite partir en mer, comme beaucoup 
d’aventuriers ont pu en rêver. Ce rêve d’un enfant transmis par l’un de ses ancêtres, 
Syaman Rapongan, en tant que nouvel homme tao revenu parmi les siens, a voulu le 
réaliser. Si la mer représente le rêve de tout voyageur, explorateur, aventurier, la terre 
ferme, quant à elle, représente une constante qui se veut rationnelle et rassurante. La 
rupture entre la mer et le continent existe d’un point de vue géographique et sensible : à 
partir du moment où nos pieds quittent le sol, nous quittons la terre ferme pour entrer 
dans le monde maritime. Cependant, il ne faut pas voir la fin de la terre comme une 
frontière, comme un fossé entre les deux mondes qui ne communiqueraient pas. L’océan 
et la terre sont liés, comme le démontre l’activité des plaques tectoniques et volcaniques 
à l’origine de l’île de Taïwan. La fin de la terre ne doit pas apparaître comme une fin du 
monde mais plutôt comme le début d’un autre monde. 

Un voyage entre tradition et modernité 

La rupture physique entre la mer et le continent traduit en fait une rupture entre la 
tradition et la modernité, comme l’expliquent parfaitement les œuvres de Syaman 
                                                   
8 Syaman RAPONGAN, 天空的眼睛, Taipei, Lianjing chuban gongsi, 2012, p. v. 
9 Ma traduction. 



 10 

Rapongan qui en fait en quelque sorte la critique. Tout comme ses confrères 
autochtones, il reproche à la société moderne han d’être capitaliste et il prône un retour 
aux sources, comprenant la conservation des us et coutumes traditionnels et d’un mode 
de vie simple et ancestral. Syaman Rapongan critique la vie moderne que vivent les 
Taïwanais sur le continent et met en garde contre les conséquences de la modernité 
comme des progrès techniques sur le mode de vie des peuples autochtones, plus 
particulièrement sur la tribu des Tao, elle aussi menacée. 
 
Notre île, si elle n’avait pas été troublée par la présence des Hans, mènerait toujours une 
vie indépendante, dans la tranquillité de la mer. Bien sûr leur arrivée nous a apporté 
progrès et commodité, mais le prix de ces progrès est le danger que notre prochaine 
génération méprise nos traditions originelles. Lorsque ma génération de vieillards s’en 
ira, il est très probable que notre culture aura disparue10. 
 
L’île de Lanyu et Taïwan sont un microcosme dans la mondialisation. Syaman Rapongan 
met en garde le lecteur contre la perte des traditions de son peuple tao au profit de la 
modernité continentale. Dans cet extrait, Syaman Rapongan semble presque faire un 
procès aux Hans et s’inquiète de voir les traditions des Tao perdues à jamais du fait de la 
pression économique. 

Un voyage entre les langues 

La singularité de l’écriture de Syaman Rapongan réside dans sa dualité linguistique, 
amenée par sa presque « double culture » d’austronésien tao et de Taïwanais. En effet, 
Syaman Rapongan, appartient à l’ethnie autochtone tao qui possède sa propre langue, 
une langue officielle et reconnue, bien qu’aujourd’hui elle ne soit plus parlée hors de la 
communauté des Tao. La langue des Tao, comme bien des langues austronésiennes, ne 
possède pas d’écriture. C’est une langue parlée, chantée, dont les histoires transmises de 
génération en génération constituent l’héritage de la tribu. Cependant, les missions 
évangéliques étrangères au XVIIe siècle ont offert un système d’écriture à la langue des 
Tao, en alphabet latin, afin de permettre la traduction de la Bible. La langue tao dispose 
donc désormais d’une version romanisée. 

En tant qu’écrivain, Syaman Rapongan a la particularité d’écrire tout d’abord dans sa 
langue d’origine, sa langue maternelle en version romanisée, puis dans un second temps, 
de traduire ses récits en chinois mandarin, langue officielle du milieu littéraire 
taïwanais11. 

Syaman Rapongan a publié Légendes de la baie de Badai, en version bilingue, 
mandarin et langue tao romanisée. Les limites de la traduction, dues notamment aux 
différences entre la culture han du continent de Taïwan et la culture des Tao, peuvent 
nous apporter de riches éléments de réflexion. Syaman Rapongan voyage d’une langue à 
l’autre et nous retrouvons dans ses écrits un certain nombre d’expressions en langue tao 
romanisée que l’auteur annote ou explique, faute de pouvoir toujours les traduire 

                                                   
10 Syaman RAPONGAN, La mémoire des vagues, op. cit., p. 134. 
11 Informations recueillies par Charlène HENRY lors d’une interview avec l’auteur, en mai 2016 à Taipei. 



 11 

fidèlement, notamment lorsqu’il s’agit de concepts qui n’existent pas dans la langue 
chinoise. 

Beaucoup d’expressions en langue tao sont des métaphores, c’est pour cette raison 
que Syaman Rapongan doit les commenter. Ces métaphores incorporent souvent des 
éléments de la nature, puisque celle-ci inspire fortement les Tao. À titre d’exemple, 
l’expression « le soleil de ce vieil homme est bas » signifie en fait que la personne est très 
âgée, dans ses derniers moments de vie. L’image d’un « homme méprisé par le vent » 
signifie un homme paresseux se reposant sur le perron. Enfin, l’expression pleine de 
poésie « les yeux du ciel » signifie les étoiles12. C’est d’ailleurs le titre d’une des œuvres 
récemment écrite par Syaman Rapongan.  
 

在達悟族的社會裡的男人,  很重要的一點是,  男人要學習如何說故事,  對我而言,  就是考驗自己說母

語的能力以及說故事的魅力. 說故事, 除了敘述故事的過程外, 環境的描述是扣連著說故事的人的思維, 

遣詞用字的深淺意涵,  在達悟的社會裡也正是考驗他的文詞修養與勞動生產的能力是否成正比.  男人

在海上作業, 在陸地上說故事, 在我們的腦海裡的螢幕是放在海上. 男人的心、男人的船、男人的海, 

海裡的魚經常是我掀開部落耆老們被塵封的記憶, 這是他們最熟悉不過的故事13. 

 
Dans la communauté des Tao, il est très important que les hommes apprennent à raconter des 
histoires. Pour moi, c’est une façon de tester sa langue maternelle et son éloquence. En plus de la 
narration, c’est l’atmosphère décrite ainsi que l’émotion du narrateur que sublime l’histoire, le sens 
profond des mots utilisés, c’est également un test pour la communauté tao afin de savoir si la 
culture littéraire du narrateur est proportionnelle à sa capacité à travailler. Les hommes travaillent 
en mer, racontent des histoires sur la terre, dans nos esprits marins l’écran se projette sur la mer. Le 
cœur de l’homme, le bateau de l’homme, la mer de l’homme, les poissons dans la mer sont souvent 
le souvenir des défunts de la tribu, c’est l’histoire qu’ils connaissent le mieux14. 

 

Dépourvus de système d’écriture, les peuples autochtones de Taïwan ont développé 
une tradition orale centrée sur l’océan ; ils se sont transmis des savoirs, des mythes et 
des légendes en racontant des histoires, et ce, parfois même au moyen de la danse. 
Syaman Rapongan, lors de ses sorties en mer, parfois à travers les légendes de ses 
ancêtres racontées par ses proches parents, a tenté de comprendre les valeurs 
spirituelles, sociales et environnementales de la culture des Tao. 

Dans cet extrait, nous comprenons que les légendes des ancêtres sont d’une 
importance capitale pour la culture des Tao, qu’en outre, elles conservent cette valeur 
pour les jeunes générations. Syaman Rapongan insiste sur l’importance de la narration 
et de l’éloquence dans la tradition de conteur tao. Nul besoin de télévision, ni même de 
livre dans la tribu des Tao, c’est la mer qui est le plus grand réservoir du savoir de ce 
peuple de l’océan. 

                                                   
12 Les racines de la mer, Taiwan Info, 01/04/2007, site URL : 
https://taiwaninfo.nat.gov.tw/news.php?post=63278&unit=60,75,81,90,182 consulté en novembre 2015.  

13  Syaman RAPONGAN, 海洋的記憶, Taipei, Lianhe wenxue, 2012, p. 72 
14 Ma traduction. 

https://taiwaninfo.nat.gov.tw/news.php?post=63278&unit=60,75,81,90,182


 12 

Correspondances et ruptures entre l’homme et la mer 

La peur du géant marin 

切克瓦格要不要去海上旅行, 看看水世界的綺麗啊！」 

–「你是誰！」 

–「我是amumubu（鯨豚）.」 

–「要不要去海上旅行啊！」 

–「我怕你吃掉我.」 

–「我是善良的鯨豚.」 

–「我怕你吃掉我」, 我揉著雙眼靠近它, 它搖搖巨大的頭. 

–「不會, 天亮前把你送回來.」 

–「我父親會找我呀！」 

–「放心, 天亮前把你送回來.」 

–「你為何找我！」 

–「嗯...想帶你看很大的世界.」 

–「我不要」, 我耍脾氣的說. 

–「你不要, 你會後悔的」,  

 

想一想, 世界很大該去開闊視野, 我如斯的想. 

 

–「好的, 先帶我去菲律賓」, 我於是跨上它的鰭背. 

–「你怎麼之道我的名字.」 

–「你的曾祖父跟我說的.」 

–「我的曾祖父說的」 

 

鯨豚搖擺其尾翼緩緩的穿越幾座礁岩, 之後的幾分鐘, 我們就進入了汪洋大海15. 

 
- Chekwaga, veux-tu partir en mer et voir la beauté du monde marin ? 
- Qui es-tu ? 
- Je suis Amumubu. (un cétacé) 
- Alors, tu viens ? 
- J’ai peur que tu me manges. 
- Je suis une gentille baleine. 
- J’ai peur que tu me manges, dis-je encore une fois, après m’être frotté les yeux pour la regarder. Sa 
tête était énorme.  
- Je ne vais pas te manger, je te ramènerai avant le lever du jour. 
- Mon père va me chercher ! 
- Ne t’inquiète pas, je te ramènerai avant le lever du soleil.  
- Pourquoi moi ? 

                                                   
15 Syaman RAPONGAN, 天空的眼睛, op. cit., p. vi-vii. 



 13 

- Hmm … je veux te montrer un monde gigantesque. 
- Non !, ai-je répondu en colère. 
- Tu ne veux pas venir, eh bien tu vas le regretter. 
 
Je réfléchis un peu, le monde est si grand, il est temps d’élargir ses horizons, me dis-je. 
 
- D’accord, emmène-moi d’abord aux Philippines, dis-je en montant sur son dos. 
- Comment connais-tu mon nom ? 
- C’est ton arrière-grand père qui me l’a dit. 
- Mon arrière-grand père …  
 
La baleine s’est mise à balancer sa queue, nous avons traversé quelques récifs, puis quelques 
minutes plus tard, nous sommes entrés dans l’océan16.  
 
Comme le dit si bien l’écrivain français Alain Bombard : 
 
Il a dû être courageux le premier homme qui a osé entrer dans la mer et ses abîmes inconnus. Petit à 
petit, l’homme est entré dans l’eau jusque la ceinture, puis davantage. Au tout départ craintif, 
l’homme a appris à connaître la mer avant de lui faire confiance17. 

 

Dans l’extrait que nous venons de retranscrire, Syaman Rapongan ne connaît pas 
encore très bien le monde aquatique et se méfie beaucoup des êtres qui le peuplent. Il se 
montre tout d’abord craintif face à l’inconnu. En effet, Syaman Rapongan se retrouve 
nez-à-nez avec un animal qu’il n’a jamais vu auparavant. Petit à petit, le cétacé finit par 
obtenir la confiance du jeune Syaman Rapongan, représenté ici par un enfant naïf. Cette 
histoire reflète bien la méfiance que l’homme éprouve face aux animaux des profondeurs 
marines, et ce, qu’il soit Tao ou bien Han, né à Taïwan ou à Lanyu. Quelques siècles 
auparavant, l’homme ne savait pas ce qu’était la mer,  et n’ayant pas la notion de l’infini, 
il pensait que la mer se terminait quelque part, il était donc hanté par le désir de 
connaître cette limite et peut-être de la dépasser. 

Un amour exacerbé pour l’océan 

La mer et l’océan sont des milieux qui permettent à l’homme d’exprimer ses 
sentiments profonds, sans pudeur, sans retenue. Syaman Rapongan, lui, semble enivré 
par la mer, il entretient avec elle une relation toute particulière. Il dira à propos de la 
mer : 
 

On peut dire de mon amour pour l’océan, qu’il n’est pas une simple amusette, c’est plutôt un amour 
transcendant18. 
 
Je suis connecté à l’océan et je peux parler à l’océan avec des émotions infinies19. 
 
[…] le bonheur que j’éprouve lorsque je deviens poisson dans la mer20. 
 

                                                   
16 Ma traduction. 
17 Alain BOMBARD, Testament pour l’océan, Saint-Malo, L’ancre de Marine, 2001, p. 121. 
18 Ma traduction. 
19 Syaman RAPONGAN, La mémoire des vagues, op. cit., 2011, p. 26. 
20 Ibid. 



 14 

Lorsque je suis sous l’eau, je me mets parfois à rire comme un idiot, parfois aussi, je m’installe sur la 
partie immergée du récif et, sans bouger j’expire de l’air21. 
 
Le vent de l’océan guide mon esprit. J’avance, rempli d’une allégresse qui redouble sous les 
battements de mon cœur22. 
 
L’océan fait bouillonner mon torse, voilà ce que je me dis en mon cœur23. 

 

L’amour que porte Syaman Rapongan pour l’océan semble s’épanouir de manière 
exacerbée et ses émotions se décupler une fois dans l’eau. Syaman Rapongan va même 
jusqu’à prétendre qu’il se transforme en poisson, ce qui illustre parfaitement la relation 
de l’auteur avec l’océan. Il vit et vibre en totale osmose avec ce milieu aquatique, à tel 
point qu’il en devient un de ses habitants. La mer est également un endroit propice à 
l’expression des sentiments de l’auteur. Dans ces extraits, l’émotion qui domine est celle 
du bonheur, de l’allégresse, de la joie de vivre. L’expérience de rire dans l’eau est quelque 
chose que seul une personne ayant un contact étroit avec l’océan peut éprouver. Non 
seulement Syaman Rapongan l’éprouve mais grâce à ces écrits il nous fait partager son 
bonheur et nous donne envie de le connaître à notre tour. 

L’océan semble également être l’élément dans lequel Syaman Rapongan s’élève 
intellectuellement à mesure que sa pirogue s’avance dans la mer, comme le prouve 
l’expression : « le vent de l’océan guide mon esprit ». Tout dans son esprit semble 
devenir plus lucide une fois qu’il est dans l’eau. L’océan semble agir comme une  matrice 
émotionnelle, dans laquelle l’homme Tao se nourrit aussi bien intellectuellement que 
physiquement, dans laquelle il se ressource, dans laquelle il grandit, ou, tout 
simplement, existe. 

Les entretiens entre l’homme et la mer 

En littérature, les personnages ont souvent tendance à s’adresser directement à des 
éléments de la nature, ce qui implique que l’homme est capable de communiquer avec 
les éléments qui l’entourent, et réciproquement. L’être humain, notamment lorsqu’il se 
sent perdu et qu’il cherche des réponses, aime en appeler aux entités naturelles. On 
trouve par exemple chez l’écrivain français Lautréamont, une sorte de dialogue avec 
l’océan. En effet, l’auteur n’hésite pas à faire appel à celui-ci. Lorsque l’auteur s’adresse à 
l’océan, il utilise notamment des appellations intimes telles que « vieil ami », « vieil 
océan »24, ce qui témoigne que l’homme s’adresse à l’océan comme s’il s’agissait d’une 
personne réelle, comme s’il s’agissait de son ami. 

Dans la nouvelle de Syaman Rapongan « Le vieux pêcheur », le lecteur assiste à de 
nombreuses interactions entre le personnage An Luo Mi et la mer. Ce dernier lui parle, 
se confie afin de voir plus clair dans sa vie et d’obtenir des réponses. La relation entre 
l’homme et la mer prend une toute autre dimension avec notamment des dialogues, qui 

                                                   
21 Ibid. 
22 Ibid. 
23 Ibid. 
24 Comte de LAUTREAMONT, Les Chants de Maldoror, Bruxelles, Lacroix et Verboeckhoven imprimeurs, 
1869. 



 15 

ressemblent à des entretiens entre l’homme et la mer. N’ayant pas peur d’être jugé, 
l’homme n’hésite pas à se confier, voire à se confesser à la mer, c’est comme s’il se vidait 
de ses émotions négatives, qu’il voulait les évacuer dans la mer afin de s’en débarrasser. 
La mer est une oreille attentive pour l’homme. Elle emportera avec elle les secrets qui 
seront bien gardés. La mer, semble même pouvoir nous répondre, par la douce mélodie 
des vagues. 

La mer, l’océan, source de construction identitaire et identité  

Une véritable renaissance, une quête identitaire 

Si, comme Charles Baudelaire l’affirme, « la mer est notre miroir », alors quel est le 
reflet de Syaman Rapongan lorsqu’il se contemple dans le bleu de l’océan ? 
 

而我之所以離開台北, 也是因為我在哪兒也真的都不是「人」, 所以才回家養心25. 

 
Si j’ai quitté Taipei c’est aussi parce que je ne me sentais pas vraiment moi-même, alors je suis 
rentré à la maison pour cultiver mon cœur et mon esprit26. 

 

L’auteur Tao revient sur son passé et notamment sur les expériences qu’il a vécues à 
Taipei, en tant qu’autochtone de l’ethnie des Tao venu s’installer dans une ville moderne 
et développée. Cette nouvelle vie, autrefois idéalisée, enviée et adulée, s’est avérée ne pas 
correspondre avec l’homme qu’était Syaman Rapongan. C’est en retournant dans sa 
tribu et en découvrant la vie maritime des Tao que l’auteur s’est retrouvé en symbiose 
avec lui-même et a entrepris sa « renaissance ». 

L’océan a façonné l’homme qu’est aujourd’hui devenu Syaman Rapongan, l’a bonifié, 
a élevé son corps, son cœur et son esprit. La quête identitaire qu’il a menée, tentant de 
redevenir un « véritable homme Tao » est perceptible dans toutes ses œuvres. Nous 
assistons au fil des lectures des œuvres de Syaman Rapongan à la renaissance d’un 
homme. Cette quête identitaire est finalement son combat, mais bien plus encore, elle 
est aussi le combat de tous les Tao, et plus largement encore de toutes les ethnies 
aborigènes de Taïwan ou d’ailleurs. Au-delà de sa quête identitaire personnelle, on peut 
dire que Syaman Rapongan participe à l’identité marine de l’île de Taïwan. 

Une identité marine inscrite dans l’ADN 

Si pour certains l’identité marine de Taïwan et des Taïwanais en tant que peuple du 
Pacifique ne semble pas évidente, pour d’autres, au contraire, elle semble inscrite dans 
leur génome ; c’est le cas de Syaman Rapongan. 
 

祖父的祖父在這個小島上, 一出生就看海、望海、愛海的遺傳基因遺留在自己的血脈裡27. 

                                                   
25 Syaman RAPONGAN, 冷海情深, Taipei, Lianhe wenxue, 1977, « préface ». 
26 Ma traduction. 



 16 

 
Mon arrière-arrière grand père et tous mes ancêtres vivaient sur cette petite île. À peine sont-ils nés, 
qu’ils sont tombés fous amoureux de la mer, et se distrayaient en la contemplant, la vénérant, la 
choyant. Les gènes de l’amour de la mer sont inscrits dans notre génome et se transmettent de 
génération en génération28. 

 
Dans cet extrait de Ailes noires, Syaman Rapongan revient sur son autochtonie et le fait 
que les peuples austronésiens furent les premiers habitants de l’île de Taïwan, et donc de 
l’île de Lanyu. Syaman Rapongan nous décrit l’amour spontané, immédiat des habitants 

de Lanyu pour l’océan. L’expression « 愛海的遺傳基 », que l’on peut traduire par « les 

gènes de l’amour de la mer » est très révélatrice de l’importance de la mer pour le peuple 
Tao comme pour l’auteur. Bien plus qu’une simple identité marine, l’océan semble 
couler en Syaman Rapongan et en chaque habitant tao, il semble ne faire qu’un avec 
l’homme et être même un membre à part entière, une extension de leur corps. 

Une identité marine qui se reflète dans l’écriture océanique de 
Syaman Rapongan 

L’identité tao que s’est construite Syaman Rapongan ainsi que l’identité marine 
présente dans ses gênes semblent avoir changé l’homme qu’il était avant son retour sur 
son île natale. 
 

我的父親們不曾企圖用文字記載族人的歷史,  他們只有腦海裡雕刻所見所聞的事物,  他們都是七旬以

上的老人,  但他們的思路清晰得令我心服口服.  我唯一的途徑就是努力的創作,  才能記錄有海洋氣味

的作品, 我如是勉勵自己29. 

 
Mes parents n’ont jamais tenté d’écrire l’histoire de la tribu, leur savoir vient seulement de leur 
sagesse de la mer, de leurs observations, de ce qu’ils ont vu et entendu. Ils sont tous âgés de plus de 
soixante-dix ans maintenant, mais leur raisonnement est si lucide que je bois leurs paroles. Mon 
seul moyen est de travailler dur afin que mon écriture révèle une note marine30. 

 

L’identité marine touche la vie de l’auteur autant que son écriture. En effet, Syaman 
Rapongan considère qu’il est le précurseur et l’inventeur de la littérature « océanique » 

(haiyang wenxue 海洋文学). Ainsi, l’identité marine de l’auteur a non seulement 

bouleversé l’homme Tao qu’il était et a également façonné son écriture au point de dire : 
 

我的身體就是海洋文學31. 

Mon corps lui-même est la littérature océanique32. 

                                                                                                                                                                     
27 Syaman RAPONGAN , 黑色的翅膀, op. cit., p. 80 
28 Ma traduction. 

29 Syaman RAPONGAN, 冷海情深, op. cit., p. 96. 
30 Ma traduction. 
31 The New Lens, 08/05/2017, article disponible sur le site 
https://www.thenewslens.com/feature/worldbookday/68325. 
32 Ma traduction. 

https://www.thenewslens.com/feature/worldbookday/68325


 17 

 

我心在海上及創作33. 

Mon cœur se partage entre la mer et l’écriture34. 

 

Syaman Rapongan est réellement un être qui se partage entre la mer et l’écriture. Il 
doit tout à son identité marine, héritée du peuple tao. Il le dit lui-même ainsi en langue 
des Tao et en chinois : 
 

Nu yabu o pongso yam, ala abu ku um35. 

如果沒有這個島嶼, 我是不存在的. 

Sans cette île, je n’existerais pas. 

Conclusion 

À travers les œuvres de Syaman Rapongan, nous avons pu suivre l’évolution de 
l’auteur au cours de sa vie, de sa quête identitaire et de son travail littéraire. Toute son 
existence est liée à la mer qui rythme la vie des Tao. Syaman Rapongan se donne corps et 
âme à l’étude du monde marin taïwanais et à sa protection. La mer, l’océan le transcende 
à tel point qu’il en a fait sa raison de vivre et son sujet d’étude. C’est la mer, l’océan qui le 
nourrit, tout comme elle nourrit chacun de nous tant au sens propre du terme qu’au sens 
figuré. Syaman Rapongan a à cœur de transmettre cet amour pour la mer, les traditions 
des Taos et cette conscience écologique au travers de son écriture au goût de sel. Il prend 
souvent activement part aux revendications environnementales, et s’emploie également 
à transmettre ses valeurs aux générations futures dans son rôle d’enseignant. Ses œuvres 
désormais traduites dans de nombreuses langues influent sur les différentes cultures du 
monde pour leur donner un nouveau regard sur la mer et leur offrir la possibilité d’un 
point de vue archipélique. 

                                                   
33 Syaman RAPONGAN, 冷海情深, op. cit., p. 96.  
34 Ma traduction. 

35 Syaman RAPONGAN, 安洛米恩之死, Chunghe, Ink, 2015, « préface ». 



 18 

Bibliographie 

BOMBARD, Alain, Testament pour l’océan,  Saint-Malo, L’ancre de la marine, 2001. 
 
COURMONT, Barthélémy, Taïwan de l’autre côté du détroit, une île en quête 

d’identités, Paris, Éditions du Félin, coll « Échéances », 2008. 
 
ESCANDE, Yolaine, Montagnes et eaux. La culture du Shanshui, Paris, Hermann, 2005. 
 

DAI, Bao-cun, 戴寶村, 台灣的海洋歷史文化, [Histoire et culture maritime de Taïwan], 

Taipei, Yushan she, 2011. 
 
LEE, Hsiao-Feng, Histoire de Taïwan, Paris, L’Harmattan, coll « Points sur l’Asie », 

2004. 
 
LEYS, Simon, La mer dans la littérature française, Paris, Robert Laffont, 2018. 
 

LIU, Xiu-Ying, 柳秀英, 海洋文學讀本 [Lecture de la littérature maritime], Taipei, Xinxue 

lin, 2016. 
 
MARCHAND, Sandrine, Sur le fil de la mémoire : littérature taïwanaise des années 

1970-1990, Lyon, Tigre de Papier, 2009. 
 

RAPONGAN, Syaman, 夏曼兰波安, La mémoire des vagues, Marie-Paule CHAMAYOU 

(trad.), Lyon, Tigre de Papier, 2011. 

—, 安洛米恩之死, [La mort d’Anluomi], Taipei, Ink, 2015. 

—, 夏曼兰波安, Taipei, Mensuel littéraire éditions INK, 142, juin 2015. 

—, 冷海情深, [Sentiments profonds par une mer froide], Taipei, Lianhe wenxue, 1997. 

—, 夏曼兰波安, « Le cargo qui vient de Taïwan », Gwennaël GAFFRIC (trad.), Jentayu 

nouvelles voix d’Asie, hors-série n°1 « Jeunesses et identités », Paris, L’Asiathèque, 
janvier 2015, p. 149-155. 

—, 天空的眼睛 [Les yeux du ciel], Taipei, Lianjing chuban gongsi, 2012. 

—, 夏曼兰波安, 黑色的翅膀, [Ailes noires], Taipei, Lianjing chuban gongsi, 2009. 

 
RUBINSTEIN, Murray A., Taiwan: A New History, New-York, Routledge, Expanded 

edition, 2015. 
 

SHEN, Xiuzhen 沈秀臻, HE, Jingru 何靜茹, « 潮浪譜寫共鳴 來自台灣與太平洋的召喚, 

[L’écriture symphonique des courants de Taïwan et du Pacifique], Renlai lunbian 
yuekan, 2013. 



 19 

 
ZHENG, Chantal, Les Européens aux portes de la Chine : l’exemple de Formose au 

XIXe siècle, Aix-en-Provence, Publications de l’Université de Provence, 1998. 
—, Les Austronésiens de Taïwan à travers les sources chinoises, Paris, L’Harmattan, 

coll. « Recherches asiatiques », 1995. 


