
 1 

 
 
 

Numéro 7 (2) juin 2020 
_____________________________________________________ 

 
Voyages en terre néo-grenadines : 

de la réalité à la fiction (XVIIIe-XXIe siècles) 
_____________________________________________________ 

 

El mestizaje neogranadino a través de la mirada de los 
viajeros. Del Padre Joseph Gumilla al naturalista Alejandro de 

Humboldt (1705-1804) 
 

Shems KASMI 
Université Toulouse 2-Jean Jaurès, CEIIBA EA 7412 

 
 
Resumen 
En el siglo XVIII, el mestizaje era sin duda alguna una característica fundamental de 
la sociedad neogranadina. Por eso, no es nada extraño que los hombres que viajaron 
por ese territorio sintieran la necesidad de comentarlo en sus escritos, sea cual fuere 
el motivo inicial de su viaje. Se trata de testimonios muy valiosos, pues permiten 
arrojar luz sobre aspectos claves de dicho fenómeno desde un punto de vista original 
y pertinente que completa los otros tipos de fuentes relativos al tema, como los 
documentos de archivo. En el marco de los estudios de civilización, estos escritos, al 
igual que las crónicas por ejemplo, constituyen una puerta privilegiada de acceso al 
estudio de las mentalidades y de los imaginarios sociales de la sociedad colonial. 
 
Résumé 
Au XVIIIe siècle, le métissage est sans nul doute une caractéristique fondamentale 
de la société néo-grenadine. Par conséquent, il n’est absolument pas étonnant que 
les hommes qui y voyagèrent aient décidé de commenter ce phénomène dans leurs 
écrits, quel que soit le motif de leur voyage. Ces témoignages sont d’une grande 
valeur, puisqu’ils permettent de mettre au jour certains aspects clefs dudit 
phénomène à partir d’un point de vue original et pertinent qui complète les autres 
types de sources dont nous disposons sur la question (documents d’archive). Dans le 
cadre d’études de civilisation, ces écrits constituent, à l’instar des chroniques par 
exemple, une porte privilégiée d’accès à l’étude des mentalités et des imaginaires 
sociaux de la société coloniale. 
 
Abstract 
In the eighteenth century, racial mixing was undoubtedly an inherent characteristic 
of the New Kingdom Granada society. Therefore, it is not surprising that those who 
travelled in the area decided to discuss this phenomenon in their writings, whatever 



 2 

the purpose of their journey was. Those accounts are of great value because they 
allow to display certain key aspects from a specific and relevant point of view, 
which complements the other sources on the subject that we have at our disposal 
(archival documents). Within the framework of civilisations studies, those writings 
provide, as do the chronicles for instance, an access of high interest to the study of 
the mindsets and the societal imaginations peculiar to the colonial society. 
 
Palabras clave: Nueva Granada, Colombia, Venezuela, relatos de viaje, mestizaje, 
sociedad e imaginario colonial 
 
Mots-clefs : Nouvelle-Grenade, Colombie, Venezuela, récits de voyage, métissage, 
société et imaginaire colonial 
 
Keywords: New Kingdom of Granada, Colombia, Venezuela, travel writings, racial 
mixing, colonial society, societal imaginations 
 
Plan 

Introducción 

Terminología del mestizaje neogranadino 

Honor y color 

“Zambaje” y marginalidad 

Mestizaje y demografía 

Conclusión 

Bibliografía 

  
 



 3 

Introducción 

Los hombres que viajaron por el vasto territorio del virreinato de Nueva Granada 
en el siglo XVIII difícilmente pudieron mantenerse indiferentes a un fenómeno social 
y demográfico que saltaba a la vista: el mestizaje. De ahí que consagraran algunas 
páginas, líneas o más para describirlo y expresar sus impresiones al respecto en los 
diarios, crónicas o informes que escribían, sea cual fuere el motivo inicial de su viaje. 
Vamos a tratar de determinar cuál es el valor de estos testimonios en la óptica de un 
estudio del mestizaje neogranadino en el siglo XVIII. ¿En qué medida nos ayudan a 
conocerlo y comprenderlo mejor? ¿Qué valor añadido aportan en comparación con 
otros tipos de fuentes? Por fin, ¿cómo considerar el grado de subjetividad que 
conllevaban inevitablemente? 

Postulamos que el valor específico de estos testimonios radica principalmente en 
dos características fundamentales, que parecen oponerse. En primer lugar, la mirada 
de los viajeros se caracterizaba inevitablemente por una especie de candidez frente a 
una realidad que iban descubriendo y que no podía parecerles sino exótica. Este 
“candor” pudo hacer que sintieran la necesidad de plasmar en sus escritos algunos 
fenómenos que desde su perspectiva de foráneos resultaban particularmente 
llamativos y que, quizás, no habrían sido objeto de tanta atención por parte de un 
lugareño. En este sentido, parece que la mirada del viajero permite arrojar luz sobre 
ciertos fenómenos partiendo de un punto de visto exterior y, por lo tanto, más 
desinteresado y neutral. Sin embargo, por otra parte, ocurre que esos viajeros 
también llegaban cargados de representaciones y concepciones culturales derivadas 
de una multitud de circunstancias conjugadas: nacionalidad, origen social, educación, 
trayectoria personal, ideología, motivo de su viaje, etc. Es imprescindible tomar en 
cuenta ese grado de subjetividad, pero sin considerarlo necesariamente como algo 
negativo. Al contrario, la subjetividad propia de cada viajero compone una gama 
variada de puntos de vista y aproximaciones distintas que ayudan a acercarse mejor a 
la complejidad del fenómeno en cuestión. Así pues, veremos que en la mirada del 
viajero siempre se conjugan esas dos características aparentemente contradictorias: 
cierta objetividad y clarividencia por tener una visión exterior, a la par que una visión 
cargada de representaciones propias que orientan su manera de juzgar la realidad. 

Nos vamos a interesar por el testimonio de seis viajeros que recorrieron el 
territorio neogranadino entre 1705 y 1804. Consideraremos el término viajero en un 
sentido amplio, es decir todo individuo que recorra un territorio parcial o totalmente 
desconocido para él, con una meta determinada. Dicho de otra forma, un viajero no 
es necesariamente un extranjero o un individuo que proviene de tierras lejanas. Esos 
seis viajeros, que transmiten cada uno a su manera una imagen peculiar del 
mestizaje, son, en orden cronológico, Joseph Gumilla, Antonio de Ulloa, Andrés 
Verdugo y Oquendo, Francisco Antonio Moreno y Escandón, Joseph Palacios de la 
Vega y Alejandro de Humboldt. El marinero español Antonio de Ulloa y el naturalista 
alemán Alejandro de Humboldt, que viajaron por América respectivamente entre 
1735 y 1746, y entre 1799 y 1804, llevaban a cabo, cada uno a su manera, proyectos 
esencialmente científicos, lo cual no les impidió interesarse por aspectos sociales, 
demográficos, etnográficos, etc. En cuanto a los Padres Gumilla y Palacios de la Vega, 
que viajaron a Nueva Granada respectivamente en 1705 y en 1787-1788, llevando a 
cabo una misión evangelizadora de poblaciones marginadas, rebeldes o 
independientes, transmiten su punto de vista de misioneros, ya moralizante, ya 



 4 

compasivo. Por fin, Verdugo y Oquendo, y Moreno y Escandón eran funcionarios de 
la Real Audiencia de Santa Fe que fueron comisionados respectivamente en 1755 y en 
1777-1778 para “visitar” las provincias de Tunja y Santa Fe de Bogotá con el fin de 
conocer detalladamente el estado y composición de la población de dichas regiones, 
con preocupaciones claramente políticas, económicas y administrativas. Vamos a ver 
qué interés conllevan sus testimonios respectivos para el estudio del tema que nos 
preocupa, además de su aportación a un campo de investigación específico. 

Por otra parte, interpretaremos la expresión “tierras neogranadinas” en el sentido 
amplio de “relativas a los territorios del Virreinato de Nueva Granada”, creado 
definitivamente en 1739, y que incluía los territorios de los actuales Ecuador, 
Panamá, Colombia y Venezuela, dedicando una atención particular a estos dos 
últimos. 

Estudiaremos sucesivamente cuatro aspectos relacionados con el mestizaje: la 
tabla de términos utilizados para designar los diferentes tipos de mestizos; la relación 
entre el mestizaje y el concepto de honor; el caso particular de los zambos como 
mestizos identificados con una condición marginal; por fin, el aspecto demográfico y 
sus consecuencias sobre el modelo de organización político-administrativa del 
territorio neogranadino. 

Terminología del mestizaje neogranadino 

En el primer tercio del siglo XVIII, época en que el marino Antonio de Ulloa y el 
padre jesuita Joseph Gumilla emprendieron su viaje respectivo por tierras 
neogranadinas, el mestizaje biológico, iniciado en el siglo XVI, se había desarrollado 
con tanta intensidad que había ido engendrando una gama casi interminable de tipos 
étnicos intermedios entre los representantes de los tres grupos iniciales (indios, 
blancos y negros). A este fenómeno le daremos el nombre de “poli-mestizaje”, esto es, 
la multiplicidad y la diversificación de las mezclas entre dos o más grupos étnicos1. En 
efecto, de las mezclas iniciales producidas en la primera generación mestiza, 
llamados mestizos, mulatos y zambos o zambaigos2, se había pasado a principios del 

                                                   
1 Nosotros acuñamos este término en nuestra tesis de Master 2: Shems KASMI, Histoire des métis 
vénézuéliens, de Francisco Fajardo a José Leonardo Chirinos. Métissage, société et dynamiques 
identitaires dans le Venezuela colonial (1498-1795), Toulouse, Université Toulouse-Jean Jaurès, 2012, 
p. 55. 
2 En un principio, el término “mulato” designaba cualquier individuo descendiente de una mezcla 
entre un negro/a y otra etnia, que sea con blanco o indio. Por ejemplo, Juan López de Velasco escribe 
en su relación geográfica que en las Indias “hay muchos mulatos, hijos de negros y de indias”, 
precisando que en este caso “se llaman zambaigos” (Juan López de VELASCO, Geografía y 
Descripción de la Indias, (1571-1574), Madrid, Atlas, 1971, p. 22). De hecho, a lo largo de la época 
colonial, el término “mulato” puede servir para designar tanto al hijo de blanco y negro como al hijo de 
negro e indio. En una Cédula real del 27 de abril de 1594, se informa de que en la provincia de 
Venezuela “ay muchos mulatos, hijos de indias, que pretenden gozar de la libertad que de sus madres 
les pertenece” (CR del 27/4/1594. Publicada en Enrique OTTE (ed.), Cedularios de la Monarquía 
española de Margarita, Nueva Andalucía y Caracas (1553-1604). Tomo II, Cedulario de Nueva 
Andalucía y Caracas (1568-1604), Caracas, Fundación Boulton, 1967, p. 304). El cronista franciscano 
fray Pedro de Aguado da una versión del origen del nombre de zambo o zambahigo, que surgió según 
él como resultado de una reacción de los hijos de blanco y negro por considerarse superiores a los hijos 
de negro e indio: “[…] mezclándose y envolviéndose hellos [los negros] con ellas [las indias], donde se 
engendrauan otra diferente mestura de jente, en el color bien desemejable a la del padre ni a la de la 
madre, los quales aunque son llamados mulatos y por esta mestura lo son, tienen muy poca similitud a 
los hijos de negras y de blancos, y asi, por oprouio, los que actualmente son mulatos llaman a los que 
son desta mezcla que e dicho de negros e yndias, zanbahigos, como a jente que no mereze gozar de su 



 5 

siglo XVIII a una situación mucho más compleja y variada, en la que era cada vez más 
difícil determinar la ascendencia exacta de un individuo “poli-mestizado”. Ahora 
bien, dado el hecho de que el origen étnico o “calidad” había constituido desde los 
orígenes de la sociedad colonial la base del estatus social y legal de determinado 
individuo3, la aparición de aquella gama de tipos mezclados intermedios desembocó 
en un sistema en el que cada individuo estaba clasificado de arriba abajo según la 
proporción de “sangre” blanca que supuestamente había heredado o según la mayor o 
menor blancura de su piel. Este sistema fue llamado “pigmentocracia” por el 
historiador chileno Alejandro Lipschütz en los años 19604, y más recientemente 
“jerarquía de matices” por el antropólogo francés Jean-Luc Bonniol5. Nosotros lo 
llamaremos “hiper-estratificación socio-racial”6. 

Este sistema requería de una terminología para designar las diferentes mezclas, 
terminología que solía tomar la forma de tablas que registraban de manera 
sistemática el término que se usaba para designar cada categoría socio-racial. Resulta 
que las primeras tablas de este tipo relativas a Nueva Granada provienen de escritos 
de viajeros. La primera aparece en la obra del Padre Gumilla, El Orinoco ilustrado. 
Historia natural, civil y geográfica de este gran río, publicada por primera vez en 
Madrid en 1741. Oriundo del pueblo de Cárcer, llegó a Santa Fe en 1705 donde 
terminó su formación eclesiástica y se hizo misionero jesuita. Comenzó su labor 
evangelizadora en la provincia de Tunja en 17157. Ese mismo año, fue escogido por el 
provincial de la Compañía de Jesús, Mateo Mimbela, para administrar la recién 
fundada reducción de Casiabo, a orillas del río Cravo8. El 10 de diciembre de 1731, 
emprendió su largo recorrido por los Llanos colombianos y venezolanos con el 
objetivo de evangelizar y “reducir” a los indígenas que poblaban aquellas regiones9. El 
Orinoco ilustrado es fruto de más de 30 años de labor evangelizadora tanto en la 
cordillera oriental como en los Llanos, en los cuales recogió una cantidad enorme de 
datos etnográficos: composición, costumbres y mentalidad de la población colonial; 
lenguas y costumbres de los indios “gentiles”, etc. 

                                                                                                                                                               
honrroso nonbre de mulatos” (Pedro de AGUADO, Historia de Venezuela (1582), 2 t., Madrid, Real 
Academia de la Historia, 1950, t.  I, p. 171, libro 9, cap. 11. Subrayado nuestro). 
3 La sociedad colonial hispanoamericana se conforma desde los inicios en un sistema de jerarquización 
socio-racial en el que las distinciones sociales se apoyaban en factores étnicos y terminaban 
fusionando con ellos. De esta manera, la calidad de “blanco”, por ser el grupo vencedor, fue asimilada a 
la condición de amo o señor, mientras la de “indio”, por ser el grupo vencido, fue asimilada a la de 
servidor (cf. Magnus MÖRNER, Le métissage dans l’histoire de l’Amérique latine, traducido al francés 
por Henri Favre, Paris, Fayard, 1971, p. 63, 70). Pronto surgieron leyes que atribuyeron a cada grupo 
sus derechos y papeles respectivos, como la obligación de tributar para los indios, y el privilegio de 
tener encomiendas, de llevar armas y de ocupar oficios públicos para los blancos. En cuanto a los 
grupos de origen mezclado (mestizos, mulatos, etc.), también fueron objetos de leyes que fijaron sus 
atribuciones y los distinguieron de los demás grupos (cf. Juan de SOLÓRZANO, Política indiana 
(1647), 5 vols., Atlas, Madrid, 1972, t. I, p. 441-450, libro 2, cap. 30). 
4 Alejandro LIPSCHÜTZ, El problema racial en la conquista de América y el mestizaje, Santiago de 
Chile, Editorial Andrés Bello, 1967. 
5 Jean-Luc BONNIOL, “La couleur des hommes comme principe d’organisation sociale”, Ethnologie 
française, 4, octubre-diciembre de 1990, p. 410-418, p. 411. Bonniol aplica esta expresión a la sociedad 
del Santo Domingo francés en el siglo XVIII, que se parece en muchos aspectos a la sociedad 
hispanoamericana de la misma época. También utiliza la expresión “ideología colorista”. 
6 S. KASMI, op. cit., p. 85-86.  
7 Joseph GUMILLA, El Orinoco ilustrado (1741), 2 vols., prólogo de José Rafael Arboleda, Bogotá, 
Editorial ABC, 1944, I, p. X.  
8 Id., p. XIII. 
9 Ibid., p. XV. 



 6 

En un capítulo en el que el Padre Gumilla trata el tema de la apariencia física de 
los indios, observa que “es notable la brevedad con que blanquea el color de los 
indios; tanto que la india que se casó con un europeo, con tal que la hija, nieta, 
bisnieta y la chosna [sic] se casen con europeos, la cuarta nieta ya sale puramente 
blanca, y tanto cuanto lo es la francesa que nació y creció en París”10. Esto lo lleva a 
exponer la tabla de términos que se empleaba allí a la sazón para designar cada 
generación de un linaje según su grado de mestizaje conforme se iba blanqueando, 
revelando una clasificación según la proporción de “sangre” no-blanca que heredaba 
un individuo: 
 

En caso que sean dichos casamientos con europeos, las dichas cuatro generaciones son así: I. De 
europeo e india sale mestiza (dos cuartos de cada parte). II. De europeo y mestiza sale 
cuarterona (cuarta parte de india). III. De europeo y cuarterona sale ochavona (octava parte de 

india). IV. De europeo y ochavona sale puchuela (enteramente blanca)11. 
 

Las raíces de esta terminología se encuentran probablemente en el concepto de 
“español de cuatro costados”, es decir con cuatro abuelos españoles12. Sea como 
fuere, el principio clasificatorio de la tabla recogida por Gumilla, más allá del asunto 
de la proporción de sangre no-blanca, es el de grados, dentro de la escala del 
blanqueamiento. Encontramos ese mismo principio general en la tabla recogida por 
otro viajero coetáneo de Gumilla. Se trata del marinero sevillano Antonio de Ulloa, 
que zarpó de Cádiz el 26 de mayo de 1735 con su colega Jorge Juan con el propósito 
de realizar una investigación astronómica en Ecuador13. Llegaron a Cartagena de 
Indias el 9 de julio de 1735, donde se quedaron unos tres meses, antes de salir al 
Ecuador vía Panamá, donde permanecieron 11 años14. Los “papeles” de Juan y Ulloa 
fueron publicados en abril de 1748 bajo el título de Relación histórica del viaje a la 
América meridional15. Los cuatro primeros volúmenes de la obra, que tratan sobre 
asuntos históricos, políticos, sociales, demográficos, geográficos y botánicos, fueron 
escritos por Antonio de Ulloa, de ahí que solo nos refiramos a él, aunque la obra en su 
conjunto es fruto de dos autores16. José Merino Miguel Rodríguez San Vicente 
considera el testimonio de Ulloa como un “cuadro vivo de la América hispana 

                                                   
10 J. GUMILLA, El Orinoco ilustrado (1741), Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1963, p. 85 
(cap. 5, § 2). 
11 Id. 
12 Se percibe esta relación entre este concepto y la noción de “grados” en una carta escrita por dos 
sacerdotes nobles caraqueños en 1685 y dirigida a Carlos II para quejarse de haber sido confundidos 
con otros sacerdotes que eran indios o mulatos en cuarto grado: “solamente se dirigieron las protestas 
a los comprehendidos en dicho quarto grado de Yndios y mulatos y a los que estavan ya fuera de el 
tenia y tubo por españoles de todos quatro costados” (Carta al rey de Joseph Melero y Pedro Lozano 
del Valle, 24-2-1685. AGI, Sevilla. Santo Domingo 212, publicada en Guillermo FIGUERA (ed.), 
Documentos para la historia de la iglesia colonial en Venezuela, 2 vols., Caracas, Academia nacional 
de la Historia, I, 1965, p. 137-139). Por otra parte, el término “cuarterón” ya había aparecido en una 
Cédula real del año 1637 dirigida a la Real Audiencia de Santa Fe de Bogotá, probablemente con el 
mismo sentido que la futura tabla de Gumilla, es decir para designar a aquel que llevaba un cuarto de 
sangre no-blanca, en este caso negra (RC sobre el tributo que deben pagar los mulatos y cuarterones, 
24 de julio de 1637. AGI, Santa Fe, Libro 3. Publicada por Richard KONETZKE, (ed.), Colección de 
documentos para la formación social de Hispanoamérica. 1493-1810, 4 vols., Madrid, Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, II, p. 364-365).  
13 Jorge JUAN, Antonio de ULLOA, Relación histórica del viaje a la América meridional (1748), 2 t., 
edición e introducción de José Merino Miguel Rodríguez San Vicente, Madrid, Fundación 
Universitaria Española, 1978, I, p. VII, XIII (introducción). 
14 Id., p. XIII. 
15 Ibid., p. LX.  
16 El mismo Ulloa lo indica en el prólogo a la obra (Ibid., prólogo). 



 7 

dieciochesca y una excelente introducción al mundo colonial”17. A propósito del 
vecindario de Cartagena de Indias, Ulloa afirma que se compone en su mayoría de 
“Castas producidas de la unión de Blancos, Negros, y Indios”18, aunque la población 
de origen africano debía de ocupar un lugar importante, como lo ilustra el hecho de 
que, en su tabla, tomara el ejemplo del blanqueamiento de un linaje negro. La 
diferencia de su tabla con respecto a la de Gumilla es que aquí los grados se basan en 
el número de generaciones que separan el ancestro negro de su descendiente blanco 
tras sucesivas uniones con europeos: 
 

Continuando en las otras especies de Gente, las que se originan de la mezcla de Blancos y 
Negros, podemos contar la primera la de los Mulatos tan conocida de todos, que no necesita 
mayor explicación; después la de Tercerones, que proviene de Mulato y Blanco, y empieza a 
acercarse a este último, aunque el color no disimula todavía su origen, y calidad. Los 
Quarterones entran después de los antecedentes, y como se dexa inferir, provienen de Blanco y 
Tercerón; y luego los Quinterones de Blanco y Quarterón […]. Esta es la última, que participa de 
las Castas de Negro; y quando llegan a este grado, no es perceptible la diferencia entre los 
Blancos, y ellos por el color, ni facciones; y suelen ser más blancos, que los mismos Españoles. 

La generación de Blanco, y Quinterón se llama ya Español19. 

 

El tercerón es, pues, la tercera generación del linaje del ancestro negro, y así 
sucesivamente. Podemos notar también que, según Ulloa, un linaje negro necesitaba 
una generación más que un linaje indio para llegar al blanqueamiento oficial, aspecto 
que comentaremos más adelante. En resumidas cuentas, la comparación de esas dos 
tablas nos daría, dentro de un principio común de clasificación por “grados”, las 
equivalencias siguientes: 
 

Gumilla (1741)  Ulloa (1748) 
Proporción 
sangre no-

blanca 
Término 

 
Término 

Número de 
Generaciones 

Indio “puro” indio  negro 1a generación 
½ indio mestizo  mulato 2a generación 
¼ indio cuarterón  tercerón 3a generación 
1/8 indio ochavón/octavón  cuarterón 4a generación 

100% blanco 
(absorción total 
de la “sangre” 

india) 

Puchuelo = español  quinterón 5a generación 

- -  español 

6a generación 
(absorción total 

de la sangre 
negra) 

 

Es probable que esta terminología haya empezado a utilizarse progresivamente a 
partir de la segunda mitad del siglo XVII mientras se iba desarrollando el poli-
mestizaje, para llegar a su grado de madurez en las primeras décadas del siglo XVIII.  

                                                   
17 Ibid., p. XV. 
18 Ibid., I, p. 40 (Parte I, libro I, cap. IV, §61). 
19 Ibid., I, p. 41 (Parte I, libro I, cap. IV, §64). 



 8 

Así pues, esos dos viajeros tuvieron el mérito de producir las primeras 
descripciones sistemáticas de unos usos sociales específicos de Nueva Granada. Es 
muy probable que su condición de viajeros haya jugado un papel decisivo en las 
causas que los llevaron a plasmar estos fenómenos en sus escritos, pues se trataba de 
fenómenos muy distintos a los de su tierra de origen y que debieron de llamarles 
mucho la atención, de ahí su voluntad de mencionarlos. Estos testimonios nos 
resultan muy valiosos para el estudio del mestizaje neogranadino en el siglo XVIII, 
porque a través de la terminología que exponen, nos describen la realidad social e 
ideológica producida por el poli-mestizaje en Nueva Granada, y más generalmente en 
la América española. Además, volviendo al asunto de la terminología, observemos 
que estos testimonios permiten vislumbrar cierta homogeneidad dentro de las tierras 
neogranadinas –en particular el concepto de grado–, cuyo uso será confirmado en 
fuentes posteriores provenientes de dichas tierras. Por ejemplo, en el Memorial del 
Batallón de Pardos de Caracas al gobernador de la provincia (1774)20, aparece una 
tabla idéntica a la de Ulloa. En 1783, el franciscano caraqueño Juan Antonio 
Navarrete incluye en su obra enciclopédica una tabla de mestizaje según grados de 
blanqueamiento21. Por fin, los testimonios de Gumilla y Ulloa nos permiten apreciar 
las diferencias de uso entre Nueva Granada y otras regiones de Hispanoamérica, 
como México por ejemplo, donde las tablas y cuadros de castas revelan una 
terminología muy distinta22. 

Ahora bien, más allá de la terminología en sí, lo relevante de estas tablas es que 
revelan una asumida ansia por el blanqueamiento, dado el prestigio social que se 
asociaba a la condición de “blanco”. Así pues, vamos a ver que honor y color estaban 
íntimamente relacionados. 

Honor y color 

Dentro de esta “jerarquía de matices” en la que el color blanco ocupaba el lugar 
más encumbrado de la pirámide socio-racial y el negro el más bajo, se consideraba 
que el valor social de un individuo dependía de su mayor o menor blancura, y que las 
uniones matrimoniales eran precisamente un medio para ascender en la escala social 
mediante el blanqueamiento. Esto se ve reflejado en el hecho de que todas las tablas 
de mestizaje que hemos evocado se fijen prioritariamente en el caso del 
blanqueamiento de un linaje de color. Por otro lado, existían los conceptos de “salto-
atrás” y “tente en el aire”, que ilustran hasta qué punto el proceso de selección de la 
pareja estaba visto como un juego de avance-retroceso dentro de la escala socio-
racial. Una vez más, son los viajeros Joseph Gumilla y Antonio de Ulloa quienes nos 
dan a conocer estos conceptos. A continuación, citaremos la explicación de Gumilla 
por ser muy clara y comprensible: 
 

                                                   
20 Memorial del Batallón des Pardos de Caracas al gobernador de la provincia, 1774. Citado por 
Manuel Alfredo RODRÍGUEZ, “Los pardos libres de la colonia y la independencia”, Boletín de la 
Academia Nacional de la Historia, 299, julio-septiembre de 1992, p. 33-62, p. 36. 
21 Juan Antonio NAVARRETE, Arca de letra y teatro universal (1783), Estudio preliminar por José 
Antonio Calcaño, Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1962, p. 101, 145, 193. Publicado en José 
Marcial RAMOS GUEDEZ, Contribución a la historia de las culturas negras en Venezuela colonial, 
Caracas, Alcaldía de Caracas, 2001, p. 601-602 (Apéndice, testimonio n°8). 
22 Ángel, ROSENBLAT, La población indígena y el mestizaje en América, 2 vols., Buenos Aires, 
Editorial Nova, 1954, II, p. 168-179. 



 9 

Pero aquí es de saber que si la mestiza se casó con mestizo, la prole es mestiza, y se llaman 
vulgarmente tente en el aire; porque ni es más ni es menos que sus padres, y queda en el grado 
de ellos. Si la mestiza se casó con indio, la prole se llama salta atrás; porque en lugar de 
adelantar algo, se atrasa o vuelve atrás, de grado superior a inferior23. 

 

Así pues, el color y la ascendencia se habían convertido ya en un auténtico asunto 
de honor para los miembros de la sociedad neogranadina. Ese conjunto de valores 
sociales incitaba los neogranadinos a despreciar a aquellos que les eran inferiores 
según las normas de clasificación que hemos evocado, y a enorgullecerse de su 
supuesto grado de blancura. Antonio de Ulloa, que debió de presenciar en Cartagena 
de Indias anécdotas que ilustrasen este fenómeno, describe con mucho acierto la 
vanidad con que cada uno defendía su “calidad”: 
 

Es tanto lo que cada uno estima la Gerarquía de su Casta, y se desvanece en ella, que si por 
inadvertencia se les trata de algún grado menos, que el que les pertenece, se sonrojan, y lo 
tienen a cosa injuriosa, aunque la inadvertencia no haya tenido ninguna parte de malicia; y 
avisan ellos al que cayó en el defecto, que no son lo que les ha nombrado, y que no les quieran 
substraer lo que les dio su fortuna24. 

 

Este fragmento ilustra perfectamente el desfase que podía existir entre el recién 
llegado Ulloa y los neogranadinos, sorprendido el primero de ver que para los 
segundos cualquier cantidad de sangre blanca añadida o restada, por pequeña que 
fuera, constituía un asunto de primera importancia. La veracidad y pertinencia del 
testimonio de Ulloa es confirmada por la abundancia de conflictos y pleitos que se 
dieron en Nueva Granada a lo largo del siglo XVIII por asuntos relacionados con 
rivalidades entre distintos grupos socio-raciales o con ofensas a la “calidad” de unos y 
otros25. 

                                                   
23 J. GUMILLA, op. cit., 1963, p. 85 (cap. 5, § 2). He aquí la explicación de Ulloa al respecto, que nos 
parece algo confusa: “y se distinguen también según las Castas, de donde fueron los Padres: entre el 
Tercerón, y Mulato, Quarterón y Tercerón, assí en adelante son los hijos Tente en el Ayre, porque ni 
abanzan a salir, ni retroceden; los Hijos de Quarterones, o Quinterones, por la junta con Mulatos, o 
Tercerones, y lo mismo los de estos, y Negros, tienen el nombre de Salto atrás, porque en lugar de 
adelantarse a ser Blancos, han retrocedido a la casta de Negros” (J. JUAN, A. ULLOA, 1978, op. cit., I, 
p. 42, libro I, cap. IV, § 65). 
24 J. JUAN, A. ULLOA, op. cit., I, p. 41, (libro I, cap. IV, § 64). 
25 Para la Colombia colonial, véase Jaime JARAMILLO URIBE, “Mestizaje y diferenciación social”, 
Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 3, 1965, p. 21-48, p. 34-46; Virginia 
GUTIÉRREZ DE PINEDA, La familia en Colombia. Un trasfondo histórico (1963), Medellín, 
Ministerio de la Cultura/Editorial Universidad de Antoquia, 1997. En cuanto a la región occidente y 
andina de Venezuela, véase Raquel MARTENS, “Matrimonio, etnia y clase social en Mérida-Venezuela 
(XVIII-XIX)”, Presente y Pasado. Revista de Historia, 17, enero-junio de 2004, p. 54-76, p. 72; Luis 
RINCÓN RUBIO, “Matrimonio, honor, clase y color en la provincia de Maracaibo (1784-1834)”, 
Boletín Antropológico, 68, septiembre-diciembre de 2006, p. 355-380, p. 363-366; Para las demás 
regiones de Venezuela, véase Juan ALMÉCIJA, La familia en la Provincia de Venezuela, 1745-1798, 
Madrid, Mapfre, 1992, p. 221; Elías PINO ITURRIETA, “La mulata recatada o el honor femenino entre 
las castas y los colores”, in Elías PINO ITURRIETA (coord.), Quimeras de amor, honor y pecado en el 
siglo XVIII venezolano, Caracas, Planeta, 1994, p. 185-208, p. 206; Rafael STRAUSS, “Integridad de 
un Indio principal”, in Elías PINO ITURRIETA (coord.), Quimeras de amor, honor y pecado, p. 103-
142; Frédérique LANGUE, “Les identités fractales. Honneur et couleur dans la société vénézuélienne 
du XVIIIe siècle”, Caravelle, 65, 1995, p. 23-37, p. 25 ; Id. “La pardocratie ou l’itinéraire d’une ‘classe 
dangeureuse’ dans le Venezuela des XVIII et XIXe siècle”, Caravelle, 67, 1997, p. 57-72 ; Juan 
MORALES ÁLVAREZ, “La mala amistad con varias mujeres solteras y casadas de todas las castas y 
colores de don Juan Vicente Bolívar”, Anuario de Estudios Bolivarianos, 9, 2000, p. 205-214; Ángel 
ALMARZA, “La limpieza de sangre en la Provincia de Caracas durante el siglo XVIII”, Boletín de la 
Academia Nacional de la Historia, octubre-diciembre de 2004, p. 127-160; Zully CHACÓN, “‘Blancos 



 10 

Desde luego, el apelativo más envidiado por todos era el de “blanco”, que en teoría 
había de reflejar cierta “limpieza de sangre”. Sin embargo, con los progresos del poli-
mestizaje y de la difusión de los valores de la “jerarquía de matices” en todas las capas 
de la sociedad, la significación del apelativo blanco se fue adaptando a las 
características locales y fue cobrando significaciones diferentes según el contexto y el 
sector de la población en que se usaba. De esta manera, parece que en ciertos casos se 
fue convirtiendo en sinónimo de “gente de razón”, o “gente honrada”, por lo que todo 
individuo que se considerase así, declarase ser “blanco” aunque no lo fuera. El 
famosísimo naturalista alemán Alejandro de Humboldt, relata con un tono irónico y 
un poco burlón algunas anécdotas bastante divertidas que él presenció a lo largo de 
su viaje por el río Orinoco. He aquí lo que le pasó con un tal “don Ignacio” en San 
Antonio de Apure: 
 

Como siempre, dormimos al raso, aunque en una plantación cuyo propietario se dedicaba a la 
caza del jaguar. El hombre, que iba casi desnudo y tenía la piel morena tirando a negra, como 
un zambo, se consideraba de raza blanca. A su esposa y a su hija, cuya indumentaria era tan 
parca como la suya propia, las llamaba doña Isabela y doña Manuela. Supusimos que detrás de 
un bosquecillo de plataneros se levantaría la casita de la hacienda; pero aquel hombre, que se 
jactaba de su nobleza y del color de su tez, ni se había tomado la molestia de construirse una 
ajupa de hojas de palmera. […] Mientras llovía torrencialmente sobre nuestras hamacas y sobre 
los instrumentos, que habíamos desembarcado, don Ignacio no paraba de felicitarnos por no 
haber quedado a dormir en la orilla, sino en su finca, ‘entre gente blanca y de trato’. 
Empapados como estábamos, nos costó algo persuadirnos de nuestra buena fortuna26. 

 

En otro fragmento de su diario, Humboldt declara que “[le] extrañó encontrar en 
Esmeralda muchos zambos, mulatos y otras gentes de color que, por vanidad, se 
dicen españoles, y se tienen por blancos solo por no ser rojos como los indios”27. 
Estas descripciones son manifestaciones claras del fenómeno del endorracismo28, que 
consistía para los individuos de color en asimilar y promover de manera más o menos 
completa los principios discriminatorios emanados de la clase dominante basados en 
la superioridad de la raza blanca. Esto los llevaba a rechazar o despreciar su propia 
herencia negra o india, y a adoptar la misma actitud de desprecio para con los 
sectores más “bajos” que ellos. Aunque por un lado se pueda legítimamente 
considerar este fenómeno como un triunfo tajante de las ideas del colonialismo, no 
olvidemos que fue también una estrategia utilizada por las clases intermedias y 
oprimidas para sacar algún provecho individual o familiar de las posibilidades que les 
ofrecía el mestizaje y el blanqueamiento eventual, el cual constituía la única vía para 
obtener un verdadero ascenso social susceptible de acercarlos a la clase de los 
blancos29. 

                                                                                                                                                               
limpios’ sin hediondez de pecado (tierra e injuria)”, Boletín de la Academia Nacional de la Historia, 
octubre-diciembre de 2005, p. 87-106, p. 88-89; Id., “La aristocracia del color: la desigualdad de 
castas”, Boletín de la Academia Nacional de la Historia, julio-septiembre de 2010, p. 83-126, p. 84-
85. 
26 Alejandro de HUMBOLDT, Viajes a las regiones equinocciales del nuevo continente. II, Del Orinoco 
al Amazonas (1804), Caracas, Ministerio de Educación, 1956, p. 192 (cap. 18). Subrayado nuestro. 
27 Id., II, p. 284 (cap. 25). 
28 Cf. J-L. BONNIOL, art. cit., p. 411 ; J. M. RAMOS GUÉDEZ, op. cit., p. 295 ; Micheline LABELLE, 
Idéologie de couleur et classes sociales en Haïti, Montréal, Presses de l’Université de Montréal, 1978. 
29 Hubo inclusive en Caracas un grupo de mestizos blanqueados, los “pardos” (descendientes lejanos y 
blanqueados de mulatos), que trataron de obtener la igualdad civil con los blancos aprovechando la 
real Cédula de las “Gracias al sacar”, promulgada en 1795 y que permitía a ciertos pardos honrados 
comprar la calidad de “blanco” por una suma de dinero. Este intento abrió un largo conflicto, pues la 
élite blanca de Caracas se opuso reciamente a tal medida (cf. Z. CHACÓN, art. cit., p. 84-85; Santos 



 11 

Dentro del panorama de esta sociedad en que una gran mayoría de personas 
parecía haber asimilado los principios dominantes de jerarquización racial, surgió 
una voz discordante que protestó contra estos principios jerárquicos y 
discriminatorios que daban al color blanco una condición de superioridad con 
respecto a los demás colores. Esta voz era la del Padre Gumilla, sin duda movido por 
el principio cristiano de igualdad entre todas las criaturas de Dios. Juzgaba que “en 
esta cuestión hemos de mirar los colores sin calificarlos ni darles entre sí preferencia, 
porque ésta será siempre incierta, hija de la voluntad y no de la razón, al modo que 
cada cual prefiere el lenguaje materno”30, añadiendo que “la hermosura no consiste 
sólo en el color blanco”. Es también Gumilla quien nos informa que todavía a 
principios del siglo XVIII el casarse con una india era considerado como un oprobio 
para un español: 
 

dejen de llorar las señoras españolas, y no se oiga más aquel “ay de mí, que mi hijo se casó con 
una india”. Debe primero averiguar si es el casamiento con india o con indiana31. […] Si casó con 
india, no es el primero, ni es materia digna de tantas lágrimas, principalmente si casó con hija 
de algún cacique32. 

 

A continuación, el Padre Gumilla arremete contra los prejuicios que perjudicaban 
a los descendientes de africanos. Uno de estos era que se consideraba que un linaje 
negro nunca podía llegar a blanquearse tal como lo podía hacer un linaje indio, por 
ser considerada la raza negra como una “mala raza” por la “mancha” de la 
esclavitud33: 
 

todo lo cual nace de la falsa opinión de que la especie de mulatos no sale: esto es, no llegan los 
descendientes a la clase de blancos, como sucede en los mestizos y los indios. Digo que esto es 
falso, y que el no salir o ser muy contados los que salen depende de esta misma falsa persuasión, 

por la cual repugnan el casarse con mulatas34. 

 

Para animar a los lectores a superar ese prejuicio, el Padre Gumilla cita casos de 
personas que, por amor, se casaron con personas de origen africano, sin importarles 
el impacto que pudiese tener dicha alianza para la “calidad” de sus descendientes: 
 

Los hombres blancos han dado mayores muestras de dicha inclinación y amor al color negro, y 
hoy en día, en Cartagena de Indias, en Mompox y en otras partes se hallan españoles honrados 
casados (por su elección libre) con negras, muy contentos y concordes con sus mujeres; y al 
contrario, vi en la Guayana una mulata blanca casada con un negro atezado y en los Llanos de 
Santiago de las Atalayas, una mestiza blanca casada con otro negro; éste la rechazó muchas 
veces, diciéndole que reparase bien en su renegrido rostro, que tal vez sería después origen de 
disgustos. La respuesta de la mestiza fue irse a su casa y untarse con el zumo de jagua, tinte tan 
tenaz, cual ningún otro; y puesta a vista del negro, le dijo: “Ya estamos iguales no tienes excusa 

                                                                                                                                                               
Rodolfo CORTÉS, El régimen de las “Gracias al Sacar” en Venezuela durante la época hispánica, 
Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1978, p. 188). 
30 J. GUMILLA, op. cit., 1963, p. 88-89, (cap. 5, § 3). 
31 Indiana significa criolla. 
32 Id., p. 85 (cap. 5, §2). 
33 La Pragmática Sanción del 23 de marzo 1776 y las interpretaciones jurídicas que se hicieron de ella 
en las Audiencias indianas establecían una oposición clara entre las castas de indios y mestizos y las de 
negros y mulatos, consideradas éstas últimas como infames (Pragmática Sanción para evitar el abuso 
de contraer matrimonios desiguales, 23/03/1776, publicada en R. KONETZKE, op. cit., III, p. 406-
413; Consulta del Consejo de Indias sobre las reglas establecidas de la Audiencia de México en 
cumplimiento de la Real Pragmática del año 1778 referente a los matrimonios, 1 de agosto de 1781. 
Publicada en Id., p. 477). 
34 J. GUMILLA, op. cit., 1963, p. 86, (cap. 5, §2). 



 12 

para no quererme”. Casáronse y Dios les ha dado una muy larga descendencia. En fin, el amor es 
ciego, y el ciego en punto de colores ni distingue ni tiene voto; y, caso que lo tuviera, es nulo. 
Miremos, pues, los colores con la indiferencia que ya dije35. 

 

Por mucho que se esforzara el Padre Gumilla por rehabilitarlos, el negro y sus 
descendientes mestizos, por muy blanqueados que fuesen, seguían siendo 
generalmente considerados como personas infames. Entre esos afro-descendientes 
mestizos, parece que el que era más perjudicado por el sistema de jerarquización 
social basada en la mayor o menor proporción de sangre blanca que uno pretendía o 
aparentaba tener, era el zambo, pues no llevaba ninguna gota de sangre blanca que 
“redimiera” su ascendencia “inferior”. Por estas razones, y otras vinculadas al medio 
social en que se engendraba, el zambo parece estar asociado con una condición de 
marginalidad, tanto socio-económica como cultural. 

“Zambaje” y marginalidad 

La marginación de los zambos36 se debe, pues, a varios factores. Primero, 
provenían de los dos sectores más bajos de la sociedad colonial, por lo que muchos de 
ellos heredaban la condición servil de los negros o de los indios: esclavo o tributario37. 
No aceptaban siempre esa fatalidad sino que muchas veces optaban por escaparse y 
refugiarse en zonas de acceso difícil, formando de esta manera poblaciones 
marginales o reuniéndose con las ya existentes38. En el caso de que provinieran de 
padres libres, solían pertenecer a las capas más bajas de la población urbana o peri-
urbana, viviendo de oficios serviles o vagando sin ocupación fija de un lugar a otro39. 
Por otra parte, puesto que en los centros coloniales se ejercía un control importante 
para evitar los contactos interraciales40, ocurría a menudo que el zambaje se llevara a 

                                                   
35 Id., p. 89-90, (cap. 5, § 3). 
36 De “zambaje”, término utilizado por la antropóloga colombiana V. GUTIERREZ DE PINEDA, 
op. cit., p. 182. 
37 Por el principio de que “un vientre esclavo engendra esclavo”, los zambos con madres negras 
esclavas nacían esclavos (Miguel ACOSTA SAIGNES, Vida de los esclavos negros en Venezuela (1962), 
Valencia, Vadell Hermanos, 1984, p. 310). Cuando eran hijos de indias de encomienda, en teoría 
tenían que pagar tributo como los indios (CR 576 del 27/4/1594. Publicada en E. OTTE, op. cit., II, 
p. 304 ; véase también la CR del 2 de mayo de 1563. Recopilación de las Leyes de Indias (1680), 3. t., 
Madrid, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales-Boletín oficial del Estado, 1998, II, p. 212, 
libro 6, título 3, ley 21). 
38 Que fuesen negros, zambos o mulatos esclavos, o indios, mestizos o zambos tributarios, la fuga fue 
desde el principio el principal medio de emancipación y de lucha contra el sistema de explotación. En 
la provincia de Caracas, que se convirtió en fechas tempranas en zona esclavista, y donde los indios 
caribes resistieron mucho tiempo a la colonización española, se formaron desde finales del siglo XVI 
poblaciones rebeldes e independientes, ya negras o indias, ya mixtas. Véase las Actas del Cabildo de 
Caracas, donde se registran a menudo quejas de vecinos contra los perjuicios causados por esos 
grupos (Sesiones del 27 de abril de 1592, del 1 de octubre de 1593, del 19 de octubre de 1596, Mario 
BRICEÑO IRAGORRY (ed.), Actas del Cabildo de Caracas, I, 1573-1600, Caracas, Elite, 1943, p. 186, 
p. 296-297, p. 444-445; Sesión del 28 de julio 1653, Guillermo MENESES (ed.), Actas del Cabildo de 
Caracas, VIII, 1650-1654, Caracas, Tipografía Vargas, 1966, p. 258-262). 
39 Cf. Cédula Real del 16 de Agosto de 1607 “que los mulatos y zambaigos sean criados en buenas 
costumbres y estén sujetos y ocupados en trabajos y oficios de provecho” (publicada en Richard 
KONETZKE, op. cit., II, p. 134-135). 
40 El principio general era que los “negros se casen con negras” (CR del 26 de octubre de 1541, 
publicada en R. KONETZKE, op. cit., I, p. 210). Además, la ley del 17 de diciembre de 1541, reiterada el 
3 de septiembre de 1580 (publicada en Id., I, p. 213), prohibió a los negros que entrasen en los pueblos 
de indios por su mala influencia y abusos contra los indios e indias. El 19 de noviembre de 1551, otra 



 13 

cabo en las zonas marginales, a partir de la unión más o menos voluntaria entre 
negros cimarrones e indios independientes o rebeldes41. En estas condiciones, las 
probabilidades de que los zambos vivieran al margen del sistema y ejercieran 
actividades ilegales y delictuosas eran muy grandes, por no tener ellos muchas otras 
alternativas o perspectivas de ascenso social. Así pues, resulta que en el siglo XVIII, 
se habían formado en Nueva Granada numerosos focos de grupos rebeldes indo-
africanos, que vivían en margen del modelo cultural y económico impuesto por el 
mundo dominante42. 

Parece que la situación era especialmente preocupante en las sabanas del Caribe y 
en las llanuras aluviales de la provincia de Cartagena, donde grupos de negros e 
indios y sus descendientes desafiaban constantemente el poder colonial, robando y 
saqueando las haciendas, las mercancías y los pueblos, y practicando el contrabando. 
Además, esos grupos vivían alejados de las normas de vida cristiana, asunto que se 
consideraba de suma gravedad. Ante los perjuicios que estos grupos causaban y la 
impotencia de las autoridades para neutralizarlos, se decidió comisionar a un 
religioso para que intentara “reducirlos a vida política”, como se solía decir entonces. 
Aquel religioso fue el padre Joseph Palacios de la Vega. Llegó a Cartagena de Indias 
en 1783 con el fin de llevar a cabo una actividad misionera. Desde el 18 de junio de 
1787 hasta el 12 de febrero de 1788, recorrió gran parte de la provincia de Cartagena 
en busca de esos grupos, apuntando en su Diario de Viaje sus peripecias e 
impresiones43. 

El testimonio del Padre Palacios de la Vega confirma que ese poblamiento 
marginal se componía en su mayoría de zambos. Palacios de la Vega cuenta que en la 
madrugada del 6 de septiembre de 1787, entró con su embarcación por el Caño del 
Barro (rumbo al Cauca) y divisó “cuatro ranchos bien armados”, que estaban vacíos 
en el momento en que llegó. Preguntó a sus auxiliares a quién pertenecían esas 
viviendas y “[le] respondieron tenían noticia eran de cuatro zambos ayapelanos y que 
estos vendían el tabaco por alto en la misma villa”44 El 8 de septiembre, siguiendo su 
navegación por el río Cauca, se enteró de que “arriba de la Ladera de Paba, había 
muchos zambos de San Sebastián de Madrid levantados con armas que tenían 
muchas mujeres”45. Tres meses después, el 19 de diciembre de 1787, llegó al sitio de 
La Palizada donde vivía un grupo en el que “todos eran zambos y negros y algunos 
mulatos”46. En este contexto, no es nada sorprendente que el bandolero más temido 
de la región fuera un zambo, Antonio López, descrito por Palacios de la Vega como un 

                                                                                                                                                               
Cédula afirmaba que “muchos negros tienen a las indias por mancebas, o las tratan mal y tienen 
opresas” y pedía que dichos negros fueran castigados (publicada en Ibid., I, p. 290-291). 
41 Precisamos que aquella unión era más o menos voluntaria porque muchas veces los negros 
cimarrones formaban poblaciones indo-africanas capturando mujeres indígenas (Cf. V. GUTIÉRREZ 
DE PINEDA, op. cit., p. 182-185).  
42 En Colombia, esos focos se encontraban principalmente en Urabá, el Chocó, la provincia de 
Cartagena y en la Guajira (V. GUTIÉRREZ DE PINEDA, op. cit., p. 183-184); en Venezuela, se 
encontraban sobre todo en la provincia de Maracaibo, en la de Coro, en los valles occidentales y 
centrales de la cordillera costeña, en la costa caribe y en los Llanos (cf. Federico BRITO FIGUEROA, El 
problema Tierra y Esclavos en la historia de Venezuela (1973), Caracas, Universidad Central de 
Venezuela, 1985; J. M. RAMOS GUEDEZ, op. cit.). 
43 Joseph PALACIOS DE LA VEGA, “Diario de Viaje: entre los indios y negros de la provincia de 
Cartagena en el Nuevo Reino de Granada, 1787-1788”, ed. de Juan David Zambrano Valencia y al., 
Lemir, 4, 2010, p. 797-868, p. 798 (presentación).  
44 Id., p. 816-817 (nota 40). 
45 Ibid., p. 822 (nota 43). 
46 Ibid., p. 860 (nota 150). 



 14 

“mulato de indio”47, jefe de una rochela48 de zambos, negros y mulatos en las Laderas 
de Judas49. El Padre Palacios de la Vega cuenta desde su nota 51 a 76 cómo logró, tras 
muchos esfuerzos, reducir a ese grupo y aprisionar al dicho Antonio López, en un 
relato con fuerte matiz providencialista50. 

En el Diario de Palacios de la Vega, esos zambos son descritos como bárbaros 
empedernidos, máximos representantes de un modo de vida considerado como 
extremadamente salvaje y que el poder pretendía erradicar a toda costa. Por ejemplo, 
se dice de Antonio López que “no le habían visto ni oído decir entraba en la iglesia 
todo el tiempo que allí moraba”51. En cuanto a los zambos ayapelanos, Palacios de la 
Vega afirma que vivían en situación de pecado absoluto: rapto y violación de 
mujeres52, adulterio, rechazo del bautismo para ellos y sus criaturas, etc. Así es como 
cuenta su encuentro con las concubinas forzadas de los zambos: 
 

Me apresuré rompiendo monte con pecho, manos y cara hasta que divisé una mujer en cueros, 
solo con un trapo, peor que jerga, en las pudencias. Quiso ocultarse en el monte pero la detuve 
con cariño. Era de edad como de veintiún años. Le pregunté qué hacía allí y en aquella 
disposición. Me respondió que estaba con otras cinco mujeres y sus hijos, que eran mujeres de 
aquellos zambos de aquellos ranchos que había dejado atrás. Les pregunté si eran casadas y me 
dijeron que no, que ella estando lavando un día en la boca de Sejebe, venía en la barqueta el 
indio Savaleta y la hizo embarcar; que su madre lo mandaba para que llegase más pronto a su 
casa. Que así que se embarcó, en lugar de llevarla a su casa, la sacó al medio de la ciénaga y que 
allí la desfloró. Que porque lloraba la quería botar al agua y, ella, por no morir en sus manos, 
calló. Que a los dos días la trajo con las otras mujeres que también eran muchachas hurtadas. 
Que ella había parido dos muchachitos y que se habían muerto sin bautismo ya de edad, y que 
los habían botados al caño. Que las otras tenían sus hijos, pero sin bautizar todos. Que no 
habían vuelto a entrar en la iglesia seis años había, ni visto hasta entonces más gente que los 
zambos. Le pregunté cómo se llamaba el suyo y me respondió que ella no tenía ninguno, y que 
todos pecaban con ella y las otras, pero que él que la engañó le llamaban el tío Santiago53. 

 

Al final de la época colonial, el zambo representaba ya en el imaginario colonial la 
categoría de gente más vil y baja de la sociedad54, tanto por los principios de 
jerarquización socio-racial evocados más arriba como por las condiciones de vida 
marginales en que solían evolucionar. A este respecto, un viajero francés recogió a 
principios del XIX lo que se pensaba comúnmente de los zambos en las tierras 

                                                   
47 Ibid., p. 826 (nota 53). 
48 “Población aislada que no obedece a la autoridad española” (ibid., p. 801, nota de pie de página). 
49 Ibid., p. 825 (nota 51), p. 831 (nota 65). 
50 Ibid., p. 825-836. 
51 Ibid., p. 825 (nota 51).  
52 La práctica de la captura de mujeres era muy frecuente entre aquellos grupos: Ibid., p. 822, 866. Eso 
significa que esos grupos zambos a su vez se mestizaban y se transformaban. 
53 Ibid., p. 817-818 (nota 41). 
54 Se puede incluso afirmar que los indios y negros eran reputados más honrados que los zambos, 
siempre que fueran católicos por supuesto. El indio, aunque originario del grupo vencido, podía 
reivindicar ser hijo de legítimo matrimonio (cosa rarísima en el caso de los zambos) y ser libre de 
“mala raza” (véase M. ACOSTA SAIGNES, op. cit., p. 236-237); en cuanto al negro, aunque de “mala 
raza”, podía prevalecerse de ser “puro” e hijo de legítimo matrimonio. Se han registrado en la tradición 
oral afro-venezolana expresiones de orgullo negro frente a las demás castas. El poeta Rafael Angarita 
Arvelo, inspirado por dicha tradición escribe: “Soy negro porque es preciso, porque negro fue papá, 
quiere decir que mamá, no faltó a su compromiso” (citado par Carlos SISO, La formación del pueblo 
venezolano. Estudios sociológicos (1939), 2 t., Barcelona, Producciones Editoriales, 1982, I, p. 351). 
Carlos Siso también recogió un canto que se entonaba durante las celebraciones: “¿Blancos codiciosos? 
¡No pueden faltar! ¿Indios borrachines? ¡no pueden faltar! ¿Zambos lambe lanza? ¡no pueden faltar! 
¿Negritos? ¡Hijos de María Santísima! ¡Amén, amén, amén!” (testimonio de Guadalupe Blanco, 
esclava de la familia Josefa Tovar de Blanco – C. SISO, op. cit., I, p. 447). 



 15 

neogranadinas: “En esa metrópoli, la palabra zambo es sinónimo de pillo, holgazán, 
mentiroso, impío, ladrón, cobarde, asesino, etc. De diez crímenes que se cometen en 
la provincia, ocho se dice, son cometidos por zambos55”. Así pues, por todas las 
razones ya evocadas, el zambo era sin duda un personaje dotado de un alto potencial 
subversivo. Muchas veces, ese potencial subversivo no superaba las actividades de 
bandolerismo o el vagabundeo. Sin embargo, también ocurría a veces que algunos 
zambos, probablemente movidos por las repetidas vejaciones y humillaciones que les 
había infligido el poder colonial, fomentaran auténticas rebeliones organizadas 
contra el sistema de dominación español. En 1732, el zambo Andrés López del 
Rosario, apodado Andresote, esclavo cimarrón oriundo de Valencia que se había 
refugiado en un cumbe56 de los valles occidentales de la cordillera costeña, encabezó 
una rebelión de negros, indios y mestizos contra la esclavitud y las desigualdades, la 
cual duró dos años y fue reprimida a duras penas gracias a la intervención de los 
capuchinos57. En 1795, el zambo José Leonardo Chirinos, hijo de un esclavo y de una 
india libre, desencadenó una amplia y virulenta insurrección contra la esclavitud y las 
injusticias raciales en la provincia de Coro, respaldada por esclavos, indios y mestizos 
de toda índole58. 

Estas categorías de mestizo, indio, blanco, mulato, zambo, pardo, cuarterón, 
tercerón, etc., que hemos venido mencionando hasta ahora, se siguieron utilizando 
hasta el final de la época colonial. Sin embargo, debemos preguntarnos hasta qué 
punto ese sistema clasificatorio, por muy detallado y fino que fuera, podía describir 
de manera satisfactoria una realidad social y étnica que el mestizaje, por su 
dinamismo intrínseco, iba transformando incesantemente. Por lo tanto, en muchos 
casos, esos términos no tenían más que un valor aproximativo o indicativo. Lo hemos 
visto con la expresión “mulato de indio”, empleada por Palacios de la Vega para 
referirse a Antonio López, expresión que se contenta con identificar globalmente un 
tipo de mezcla (el de un linaje de mulato con otro de indio) pero sin precisar su 
grado, por ejemplo. Todo esto significa que el poli-mestizaje generalizado ponía 
lentamente en peligro el principio clasificatorio en que se apoyaba la sociedad 
colonial, después de haber contribuido a declinarlo y desarrollarlo. La creciente 
dificultad para clasificar y distinguir a los miembros de la sociedad iba a poner 
inevitablemente en peligro los fundamentos socio-jurídicos en que se apoyaba el 
sistema colonial. 

Mestizaje y demografía  

El poli-mestizaje prolongado actúa simultáneamente en dos direcciones opuestas. 
A la par que va creando diversidad étnica, también va contribuyendo a neutralizar 
paulatinamente las diferencias para hacerlas converger hacia un tipo humano 
bastante homogéneo, en este caso fruto de la mezcla entre blancos, indios y negros. 
En el ámbito demográfico, en Nueva Granada, esto se manifestaba a finales de la 

                                                   
55 Jean Joseph DAUXION LAVAYSSE, Viaje a las islas de Trinidad, Tobago, Margarita y a diversas 
partes de Venezuela en la América Meridional (1813), trad. de Angelina Lemmo, Hilda T. de 
Rodríguez, Caracas, UCV, 1967, p. 232-233. Publicado en J. M. RAMOS GUÉDEZ, op. cit., p. 628-631. 
Aquí se refiere a Venezuela. 
56 Poblado o asiento formado por esclavos cimarrones (J. M. RAMOS GUÉDEZ, op. cit., p. 183). 
57 Expediente sobre el fuerte de Tucacas y Compañía Voluntarios de San Felipe, AGI, Sevilla. Santo 
Domingo 784. Citado por F. BRITO FIGUEROA, op. cit., p. 209-211. 
58 Carta al rey de la Audiencia de Caracas, Caracas, 28-6-1795. Citado por J. M. RAMOS GUEDEZ 
2001, op. cit., Apéndice, doc. 61, p. 532-533 ; F. BRITO FIGUEROA, op cit., p. 232. 



 16 

época colonial a través de dos fenómenos claves: la absorción casi total de la 
población indígena por la masa mestiza por un lado; y por otro, la presencia 
mayoritaria de una masa mestiza difícil de identificar con un tipo preciso de 
mestizaje, lo cual implicada la necesidad de reunir en una sola categoría amplia a 
todos los poli-mestizos. En ambos casos, estos fenómenos revolucionaron el edificio 
social y jurídico en que se apoyaba la colonia. Veamos en qué sentido. 

El fenómeno de absorción casi total de la población indígena por la masa mestiza 
tendió a poner en tela de juicio la política de segregación racial impuesta por las 
autoridades desde el siglo XVI. Esta se había justificado en aquella época como una 
medida de protección y conservación de la población indígena, y también como una 
manera de mantener el dualismo sistemático en que se edificó la colonia: pueblo de 
españoles contra pueblo de indios59. Varias Cédulas reales se promulgaron a partir 
del segundo tercio del siglo XVI para prohibir a los no-indios que entrasen o 
residieran en los pueblos de indios60. En Nueva Granada, hubo varios intentos para 
difundir y aplicar estas leyes. Por ejemplo, el 21 de enero de 1558, a petición del 
protector de indios, la Audiencia de Santa Fe de Bogotá pidió que “ningún indio 
ladino, ni mestizo, ni negro, ni mulato, no entre ni esté de asiento en ningún pueblo 
de indios del distrito desta Audiencia, por vía de vecindad, ni por otro color”61. Por 
otra parte, el corolario de estas leyes fue la formación de congregaciones de indios 
donde estos pudieran gozar de amplias tierras y debieran vivir bajo la vigilancia de 
los misioneros y de un corregidor, alejados de las otras capas de la sociedad. Estas 
congregaciones fueron conocidas bajo el nombre de resguardos en Nueva Granada 
(Colombia), término que originalmente designaba las tierras de esas comunidades62. 
Muchos de esos resguardos se formaron bajo el mandato de Antonio González como 
presidente de la Audiencia de Santa fe en la década 1590, y parece que en los 
primeros años trajeron buenos resultados en materia de protección y aislamiento de 
la población indígena63. Sin embargo, con los años, esas comunidades no lograron 
resistir a la presión demográfica, social y económica de los blancos, negros, mestizos 
y zambos, con lo cual los pueblos de indios terminaron siendo invadidos por los no-
indios, favoreciendo la mezcla y fusión de poblaciones64. 

A mediados del siglo XVIII, en 1755, el oidor decano de la Audiencia de Santa Fe, 
Andrés Verdugo y Oquendo, emprendió un viaje por la provincia de Tunja, con el fin 
de “visitar” sus pueblos indígenas, es decir inspeccionar el estado y composición de su 
población. El visitador pudo comprobar en esa ocasión que entre la época de la 
última encuesta realizada allí en 1635-1636 por Juan de Valcárcel, y lo que él 
descubrió 120 años después, la situación demográfica de una de las regiones 
neogranadinas con mayor densidad y proporción de indígenas había cambiado 
radicalmente. De los 42.334 indios, repartidos en 59 pueblos, que había en la época 
de Valcárcel, solo quedaban 22.543 según los cálculos de Verdugo y Oquendo, para 
37.685 residentes no-indios en dichos resguardos, o sea que las castas representaban 
ya el 63% de la población total de esos 59 pueblos de la provincia de Tunja65. En 

                                                   
59 M. MÖRNER, op. cit., p. 63-64.  
60 CR del 24/04/1550 (Recopilación 1998, p. 266-267, libro 6, título 9, ley 14. Reiterada 9 veces); CR 
del 2/05/1563 (Id., p. 21,  libro 6, título 3, ley 21); CR del 21/11/1600 (Ibid., libro 6, título 3, ley 24).  
61 Citado por M. MÖRNER, “Las comunidades indígenas y la legislación segregacionista en el Nuevo 
Reino de Granada”, Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 1, 1963, p. 63-88, p. 65. 
62 Id., p. 63. 
63 Ibid., p. 68.  
64 Cf. Ibid., p. 69-73.  
65 Ibid., p. 74. 



 17 

cuanto al pueblo de Sogamoso, uno de los cacicazgos más emblemáticos de la época 
prehispánica, solo quedaban 636 indios para 2112 no-indios66. El corolario de ese 
desequilibrio demográfico era, según las propias palabras del visitador, “la poca, o 
ninguna utilidad” de “las grandes tierras” de los resguardos para los indios, por “el 
corto número a que [ellos] han venido”, y por “los muchos arrendatarios de españoles 
y mestizos” que allí vivían67. Dicho de otra manera, las cantidades de tierra de que 
disponían los indios eran desproporcionadas con respecto a sus necesidades efectivas 
debidas a su disminución demográfica, y la práctica que el visitador encontró de facto 
fue que los indios arrendaban la mayoría de sus tierras a blancos y mestizos. Dadas 
esas circunstancias, Verdugo y Oquendo llegó a proponer en su informe la posibilidad 
de que los no-indios permanecieran o residieran en pueblos de indios, propuesta que 
constituía una auténtica revolución en la tradición jurídica colonial. Justicaba esta 
propuesta por la necesidad de adaptarse a la nueva realidad social: 
 

Aunque los referidos arrendamientos, y el vivir los blancos y mestizos en los resguardos, y 
pueblos de los indios, es contra las disposiciones legales, y determinaciones de las antiguas 
visitas […], se han mudado tanto las cosas desde la última visita de la jurisdicción de Tunja, 
hasta la presente que he hecho, en que ha pasado un siglo y veinte años, cuyo dilatado tiempo ha 
mudado tanto las cosas y con especialidad la circunstancia del gran número de gente blanca que 
se ha aumentado, y el corto número a que han venido los indios, y los muchos casamientos que 
hay entre estos y aquella gente, que tuve por injusto, y imposible practicar aquella cohersión, 
lícita en aquellos tiempos, y me pareció más conveniente ir restringiendo las tierras de los 
resguardos más apartados de los pueblos para que reduciéndose más cercanos, los indios de 
ellos pudieren ser más doctrinados y administrados, y que los vecindarios tuviesen alguna más 
extensión68. 

 

Como consecuencia de esta visita y de la actuación de Verdugo y Oquendo, se llevó 
a cabo en la provincia de Tunja un proceso de disminución y fusión de pueblos 
indígenas a favor de los pobladores no-indios, llamados “vecinos”69. Por ejemplo, el 
Consejo de Indias aprobó la erección de una parroquia de españoles en Zipaquirá 
donde antiguamente se encontraba un pueblo de indios, y el traslado de los pocos 
indios restantes a otra población, por ser imposible “expeler los blancos, mestizos y 
mulatos que contra derecho habitaban [allí], sin que se arruinase aquella 
población”70. Sin embargo, a pesar de la convivencia de facto que se producía desde 
tiempos remotos entre indios y no-indios y de la ineficacia de las leyes y medidas de 
segregación, varios funcionarios siguieron reacios ante cualquier tipo de cambio en 
esas materias71. Uno de ellos era el protector de indios, el criollo Francisco Antonio 
Moreno y Escandón72. Sin embargo, algunos años más tarde, éste cambió de parecer 
tras haber realizado un viaje de visita por las provincias de Tunja y Santa Fe, ahora 

                                                   
66 M. MÖRNER, La corona española y los foráneos en los pueblos de indios de América, Estocolmo, 
Almqvist och Wiksell, 1970, p. 283. 
67 Andrés VERDUGO Y OQUENDO, “Informe del visitador real don Andrés Berdugo y Oquendo sobre 
el estado social y económico de la población indígena, blanca y mestiza de las provincias de Tunja y 
Vélez a mediados del siglo XVIII (1757)”, Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 1, 
1963, p. 131-196, p. 151. El documento original se encuentra en el Archivo General de la 
Nación/Bogotá. Visitas Boyacá 7, f. 1-85. 
68 Id., p. 155. 
69 Francisco Antonio MORENO Y ESCANDÓN, Indios y mestizos en la Nueva Granada a finales del 
siglo XVIII, ed. de Germán Colmenares, intr. de Jorge Orlando Melo, Bogotá, Fondo de promoción de 
la cultura del Banco Popular, 1985, p. 26 (introducción); M. MÖRNER, art. cit., p. 75. 
70 Consulta del Consejo de Indias (7/07/1759). AGI/S, Santa Fe, 292; 547. Citado por Magnus 
MÖRNER, art. cit., p. 75-76. 
71 Cf. M. MÖRNER, art. cit., p. 76-77. 
72 Francisco A. MORENO Y ESCANDÓN, op. cit., p. 27 (introducción). 



 18 

con la función de fiscal de la Audiencia de Santa Fe. En su informe general del 18 de 
noviembre de 1778, Moreno y Escandón describió el triunfo rotundo del mestizaje en 
detrimento de la población india y reconoció la necesidad de adaptar la legislación a 
estas nuevas circunstancias. 

Moreno y Escandón escribió que “son muy raros los indios puros”, y que “casi no 
hay pueblo de indios donde no sea mayor el número de vecinos españoles o de gentes 
de color”73. Por eso, a raíz de tal situación que había descubierto con sus propios ojos, 
vino a adoptar posiciones similares a las que tuviera Verdugo y Oquendo dos décadas 
antes: 
 

No obstante de que las leyes prohíben estrechamente que en los pueblos de indios vivan 
españoles y gentes de color, no me he atrevido a decretar su expulsión, […] porque sería 
sacrificar muchos miles de vasallos que viven entre indios y perecerían sin tener un palmo de 
tierra donde radicarse ni facultades con que establecerse y mantener sus familias, que no parece 
conforme a equidad ni a las piadosas intenciones de su Majestad se arruinen, como que a todos 
proteje y en todos ejercita los oficios de verdadero padre74. 

 

Moreno y Escandón llegó incluso al extremo de desear que todos “los indios se 
españolizasen”, ya que según él eso representaría un provecho para la Monarquía 
española75. Independientemente del hecho de determinar si esas propuestas 
representaran o no un perjuicio para los indios, lo que nos interesa observar es que 
estos testimonios comprueban de manera inequívoca el carácter ineficaz y anticuado 
de las leyes de segregación, así como los avances ineluctables del proceso de mestizaje 
y aculturación, cuyo efecto fue, por lo tanto, la transformación del indígena en 
mestizo. En Venezuela, la situación no era diferente. Alejandro de Humboldt comenta 
que aparte de las regiones guyanesas y amazónicas donde la ocupación europea era 
todavía muy reciente, “los indios van desapareciendo gradualmente como raza 
aparte, o sea que en la masa conjunta de la población están representados por los 
mestizos y los zambos, cuyo número crece de modo incesante”76. 

La otra consecuencia clave de la generalización del mestizaje fue la puesta en 
peligro del sistema de distinciones raciales. Como ya hemos dicho, aunque las 
etiquetas socio-raciales se siguieran empleando hasta el final de la época colonial, 
como lo ilustra la cita de Humboldt, la situación demográfica de Nueva Granada era 
mucho más compleja de lo que esos términos pudieran expresar. Primero, la 
diversificación y multiplicación de las categorías de mestizos, aunque dieran 
nacimiento a una serie de términos, hizo que con el tiempo fuera imposible 
discernirlas con precisión. Es lo que afirma Antonio de Ulloa tras su estancia en 
Cartagena de Indias, tras haber expuesto su tabla de términos: 
 

Estas son las Castas más conocidas, y comunes; no porque dexe de haver otras muchas, que 
provienen de la unión de unos con otros, y son de tantas especies, y en tan grande abundancia, 
que ni ellos saben discernirlas77. 

 

                                                   
73 Citado por J. O. MELO (Id., p. 31).  
74 F. A. MORENO Y ESCANDÓN 1985, op. cit., p. 539. El documento original se titula “Visita de 
Francisco Antonio Moreno y Escandón. Partido de Turmequé (septiembre de 1778)” (AGI/S, Santa Fe 
595, folio 768). 
75 Citado por J. O. Melo (Ibid., p. 31, introducción). 
76  A. de HUMBOLDT op. cit., p. 145 (cap. 15). 
77 J. JUAN, A. de ULLOA, op. cit., I, p. 42 (Primera Parte, Libro I, cap. 2, §66). Subrayado nuestro. 



 19 

Así pues, no se pudo encontrar una solución a este problema que no fuera la de 
agrupar a todos los poli-mestizos en una categoría global, llamada “castas” y “libres” 
en Colombia, o “pardos” en Venezuela. Por otra parte, las múltiples distinciones de 
grados de mestizaje que hacían los neogranadinos nunca pudieron obtener un 
reconocimiento pleno en el marco de la legislación colonial. De hecho, el poder, 
aunque conociera estas distinciones, solo reconocía al final de la época colonial cinco 
estatus: blanco, mestizo, libre/casta/pardo, indio, esclavo. Dicho de otra manera, la 
hiper-estratificación socio-racial fue, más que todo, un fenómeno social. Por 
añadidura, no olvidemos que nunca hubo en la América española una coincidencia 
perfecta entre la “calidad” otorgada legalmente a tal o cual individuo, y su origen 
efectivo. Al contrario, el proceso de clasificación étnica debe interpretarse como el 
resultado de un acto performativo de negociación entre el representante de la 
autoridad y el interesado en un momento y circunstancias determinadas78. Dicho de 
otra forma, se tomaban en cuenta varios criterios a la hora de atribuir una calidad: el 
color de la piel, la condición social, el tipo de unión (legítima o no), la lengua que uno 
hablaba, el traje que utilizaba, la comunidad en que se había criado, la capacidad que 
tenía para probar su ascendencia, etc. Por consiguiente, en la segunda mitad del 
siglo XVIII, los mestizos de piel clara y de legítimo matrimonio, sin ascendencia 
africana, eran generalmente clasificados como blancos. Gumilla señala que una bula 
papal de Clemente XI (1700-1721) de principios de siglo XVIII otorgaba a los 
cuarterones y octavones de indios la calidad de blanco79. Otros mestizos podían ser 
identificados como “mestizos puros”, o también con la masa de los “libres”, si su 
origen familiar, social y racial era más dudoso o su color más oscuro, o con los indios, 
si se habían criado en comunidades indias. Los zambos podían nacer esclavos, o bien 
vivir con los indígenas tributarios, o incluso verse identificados con los libres si no 
provenían de ninguno de estos dos grupos. Y así sucesivamente. Por lo tanto, la 
noción de calidad debe interpretarse como un juego de interacciones entre varios 
factores tanto étnicos y físicos como socio-económicos y culturales80. Es decir que 
además del carácter mayoritario y diverso del grupo mestizo, el proceso de mestizaje 
se encontraba en una etapa muy avanzada dentro de cada grupo identificado como 
“puro”. A este fenómeno, le hemos dado el nombre de “interpenetración étnica”, 
mediante el cual cada grupo supuestamente “puro”, aunque conservara una identidad 
socio-cultural propia (español, indio, negro), perdió poco a poco su homogeneidad 
étnica81. Así pues, ese sistema de jerarquización socio-racial, al cual el término 
tradicional de “sociedad de castas” dio de manera equivocada una imagen de fijeza e 
impermeabilidad, era en realidad extremadamente evolutivo, permeable y movedizo, 
y, por tanto, muy frágil. En efecto, un sistema clasificatorio que se apoyaba en 
criterios distintivos tan diversos y aleatorios, y continuamente trastornado además 
por los progresos del mestizaje, no podía sino llegar al colapso. Los movimientos 
independentistas, al proclamar la igualdad de todos los ciudadanos sin distinción de 
color o raza, no hicieron sino ratificar un estado de hecho caracterizado por un 
mestizaje generalizado que constituía ya la identidad de los pueblos neogranadinos. 

                                                   
78 Cf. Joanne RAPPAPORT, “Mestizaje y letramiento en el Nuevo Reino de Granada”, Diálogo Andino, 
46, 2015, p. 9-26, p. 11-12. 
79 J. GUMILLA, op. cit., 1944, I, p. 73-76 (cap. 5). 
80 Cf. Rafael LÓPEZ SANZ, “Parentesco y clase/color en Venezuela e Iberoamérica: Teoría y Método”, 
Boletín Antropológico, vol. 1, 51, enero-abril de 2001, p. 19-30. 
81 S. KASMI, op. cit., p. 55. 



 20 

Conclusión 

En definitiva, los testimonios de los viajeros constituyen una fuente muy valiosa a 
la hora de estudiar un fenómeno social y cultural tal como el mestizaje. Nos sirven de 
fuentes de confirmación, enriquecimiento y matización de las otras fuentes que son 
principalmente documentos de archivo (Cédulas reales, Cartas de gobierno, 
Informes, Pleitos, Memoriales, etc.). Según los casos, permiten ampliar ciertos 
aspectos relacionados con dicho fenómeno, en particular en virtud de su capacidad 
para describir la realidad de las mentalidades e imaginarios sociales desde un punto 
de vista relativamente exterior. 

En muchos casos, comentaron y describieron el fenómeno que nos interesa de 
manera pertinente y acertada. Las tablas de términos recogidas por Ulloa y Gumilla 
reflejan la manera como los neogranadinos adaptaron su sistema de organización 
social a los progresos del “poli-mestizaje”. Por otra parte, estos dos viajeros, así como 
Alejandro de Humboldt, también comprendieron que la calidad de cada 
neogranadino constituía la base de su mayor o menor respetabilidad social. El Padre 
Palacios de la Vega, por su parte, tuvo el mérito de adentrarse en un mundo cultural y 
social que se desarrollaba al margen de los centros coloniales, y que constituía un 
auténtico proceso de poblamiento paralelo e independiente. Por fin, los visitadores, 
Verdugo y Oquendo por una parte, Moreno y Escandón por otra, fueron unos de los 
primeros funcionarios quienes actuaron como pioneros en el proceso de toma de 
conciencia del triunfo del mestizaje y de la necesidad de adaptar el marco legislativo y 
administrativo a la nueva realidad social. 

Por fin, nos parece que los relatos de viajeros, por su carácter subjetivo y libre, 
tienen un valor parecido al de las crónicas que, más allá del asunto de su mayor o 
menor historicidad o fiabilidad, representan una puerta privilegiada de acceso al 
análisis de las mentalidades e imaginarios socio-culturales, aspectos claves en el 
marco de los estudios de civilización. Por eso, a nuestro parecer, merecerían ser 
objeto de más atención y consideración de lo que ha sido el caso hasta ahora. 
 



 21 

Bibliografía 

Sources primaires (documents d’archives, chroniques, récits, textes de 
lois) 

 
AGUADO, Pedro de, Historia de Venezuela (1582), 2 vols., Madrid, Real Academia de 

la Historia, 1950, II. 
 
BRICEÑO IRAGORRY, Mario (ed.), Actas del Cabildo de Caracas, I, 1573-1600, 

Caracas, Elite, 1943. 
 
GUMILLA, Joseph, El Orinoco ilustrado (1741), 2 vols., prólogo de José Rafael 

Arboleda, Bogotá, Editorial ABC, 1944. 
—, El Orinoco ilustrado (1741), Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1963. 
 
HUMBOLDT, Alejandro de, Viajes a las regiones equinocciales del nuevo continente. 

II, Del Orinoco al Amazonas (1804), trad. de Lisandro Alvarado, Caracas, 
Ministerio de Educación, 1956. 

 
JUAN, Jorge, ULLOA, Antonio de, Relación histórica del viaje a la América 

meridional (1748), 2 t., edición y introducción de José Merino Miguel Rodríguez 
San Vicente, Madrid, Fundación Universitaria Española, 1978. 

 
KONETZKE, Richard (ed.), Colección de documentos para la formación social de 

Hispanoamérica. 1493-1810, 4 vols., Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1953-1962. 

 
LÓPEZ DE VELASCO, Juan, Geografía y Descripción de la Indias, (1571-1574), 

Madrid, Atlas, 1971. 
 
MENESES, Guillermo (ed.), Actas del Cabildo de Caracas, VIII, 1650-1654, Caracas, 

Tipografía Vargas, 1966.  
 
MORENO Y ESCANDÓN, Francisco Antonio, Indios y mestizos en la Nueva 

Granada a finales del siglo XVIII, ed. de Germán Colmenares, intr. de Jorge 
Orlando Melo, Bogotá, Fondo de promoción de la cultura del Banco Popular, 1985. 

 
OTTE Enrique (ed.), Cedularios de la Monarquía española de Margarita, Nueva 

Andalucía y Caracas (1553-1604). t. II, Cedulario de Nueva Andalucía y Caracas 
(1568-1604), Caracas, Fundación Boulton, 1967. 

 
PALACIOS DE LA VEGA, Joseph, “Diario de Viaje: entre los indios y negros de la 

provincia de Cartagena en el Nuevo Reino de Granada, 1787-1788”, ed. de Juan 
David Zambrano Valencia y ál., Lemir, 14, 2010, p. 797-868. 

 
Recopilación de las Leyes de Indias (1680), 3 t., Madrid, Centro de Estudios Políticos 

y Constitucionales-Boletín oficial del Estado, 1998. 
 
SOLÓRZANO, Juan de, Política indiana (1647), 5 vols., Atlas, Madrid, 1972, I. 



 22 

 
VERDUGO Y OQUENDO, Andrés, “Informe del visitador real don Andrés Berdugo y 

Oquendo sobre el estado social y económico de la población indígena, blanca y 
mestiza de las provincias de Tunja y vélez a mediados del siglo XVIII (1757)”, 
Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 1, 1963, p. 131-196. 

 
Appareil critique 
 
ACOSTA SAIGNES, Miguel, Vida de los esclavos negros en Venezuela (1962), 

Valencia, Vadell Hermanos, 1984. 
 
ALMARZA, Ángel, “La limpieza de sangre en la Provincia de Caracas durante el 

siglo XVIII”, Boletín de la Academia Nacional de la Historia, octubre-diciembre 
de 2004, p. 127-160. 

 
ALMÉCIJA, Juan, La familia en la Provincia de Venezuela, 1745-1798, Madrid, 

Mapfre, 1992. 
 
BONNIOL, Jean-Luc, “La couleur des hommes comme principe d’organisation 

sociale”, Ethnologie française, 4, octubre-diciembre de 1990, p. 410-418.  
 
BRITO FIGUEROA, Federico, El problema Tierra y Esclavos en la historia de 

Venezuela (1973), Caracas, Universidad Central de Venezuela, 1985. 
 
CHACÓN, Zully, “‘Blancos limpios’ sin hediondez de pecado (tierra e injuria)”, 

Boletín de la Academia Nacional de la Historia, octubre-diciembre de 2005, 
p. 87-106. 

—, “La aristocracia del color: la desigualdad de castas”, Boletín de la Academia 
Nacional de la Historia, julio-septiembre de 2010, p. 83-126. 

 
CORTÉS, Santos Rodolfo, El régimen de las “Gracias al Sacar” en Venezuela 

durante la época hispánico, Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1978. 
 
FIGUERA, Guillermo (ed.), Documentos para la historia de la iglesia colonial en 

Venezuela, 2 vols., Caracas, Academia nacional de la Historia, 1965. 
 
GUTIÉRREZ DE PINEDA, Virginia, La familia en Colombia. Un trasfondo histórico 

(1963), Medellín, Ministerio de la Cultura/Editorial Universidad de Antoquia, 
1997. 

 
JARAMILLO URIBE, Jaime, “Mestizaje y diferenciación social”, Anuario 

Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 3, 1965, p. 21-48. 
 
KASMI, Shems, Histoire des métis vénézuéliens, de Francisco Fajardo a José 

Leonardo Chirinos. Métissage, société et dynamiques identitaires dans le 
Venezuela colonial (1498-1795), Toulouse, 2012. 

 
LANGUE, Frédérique, “Les identités fractales. Honneur et couleur dans la société 

vénézuélienne du XVIIIe siècle”, Caravelle, 65, 1995, p. 23-37. 
—, “La pardocratie ou l’itinéraire d’une ‘classe dangeureuse’ dans le Venezuela des 

XVIII et XIXe siècle”, Caravelle, 67, 1997, p. 57-72. 



 23 

 
LIPSCHÜTZ, Alejandro, El problema racial en la conquista de América y el 

mestizaje, Santiago de Chile, Editorial Andrés Bello, 1967. 
 
LÓPEZ SANZ, Rafael, “Parentesco y clase/color en Venezuela e Iberoamérica: Teoría 

y Método”, Boletín Antropológico, vol. 1, 51, enero-abril de 2001, p. 19-30. 
 
MARTENS, Raquel, “Matrimonio, etnia y clase social en Mérida-Venezuela (XVIII-

XIX)”, Presente y Pasado. Revista de Historia, 17, enero-junio de 2004, p. 54-76. 
 
MORALES ÁLVAREZ, Juan, “La mala amistad con varias mujeres solteras y casadas 

de todas las castas y colores de don Juan Vicente Bolívar”, Anuario de Estudios 
Bolivarianos, 9, 2000, p. 205-214. 

 
MÖRNER, Magnus, “Las comunidades indígenas y la legislación segregacionista en el 

Nuevo Reino de Granada”, Anuario Colombiano de Historia Social y de la 
Cultura, 1, 1963, p. 63-88. 

—, La corona española y los foráneos en los pueblos de indios de América, 
Estocolmo, Almqvist och Wiksell, 1970. 

—, Le métissage dans l’histoire de l’Amérique latine, traducido al francés por Henri 
Favre, París, Fayard, 1971. 

 
PINO ITURRIETA, Elías, “La mulata recatada o el honor femenino entre las castas y 

los colores”, in Elías PINO ITURRIETA (coord.), Quimeras de amor, honor y 
pecado en el siglo XVIII venezolano, Caracas, Planeta, 1994, p. 185-208. 

 
RAMOS GUEDEZ, José Marcial, Contribución a la historia de las culturas negras en 

Venezuela colonial, Caracas, Alcaldía de Caracas, 2001. 
 
RAPPAPORT, Joanne, “Mestizaje y letramiento en el Nuevo Reino de Granada”, 

Diálogo Andino, 46, 2015, p. 9-26. 
 
RINCÓN RUBIO, Luis, “Matrimonio, honor, clase y color en la provincia de 

Maracaibo (1784-1834)”, Boletín Antropológico, 68, septiembre-diciembre de 
2006, p. 355-380. 

 
RODRÍGUEZ, Manuel Alfredo, “Los pardos libres de la colonia y la independencia”, 

Boletín de la Academia Nacional de la Historia, 299, julio-septiembre de 1992, 
p. 33-62. 

 
SISO, Carlos, La formación del pueblo venezolano. Estudios sociológicos (1939), 2 t., 

Barcelona, Producciones Editoriales, 1982. 
 
STRAUSS, Rafael, “Integridad de un Indio principal”, in Elías PINO 

ITURRIETA (coord.), Quimeras de amor, honor y pecado en el siglo XVIII 
venezolano, Caracas, Planeta, 1994, p. 103-142. 


