I ’Entre-dey;,-

Numeéro 7 (2) | juin 2020

Voyages en terre néo-grenadines :
de la réalité a la fiction (XVIIIe-XXIe siecles)

El mestizaje neogranadino a través de la mirada de los
viajeros. Del Padre Joseph Gumilla al naturalista Alejandro de
Humboldt (1705-1804)

Shems KASMI
Université Toulouse 2-Jean Jaures, CEIIBA EA 7412

Resumen

En el siglo XVIII, el mestizaje era sin duda alguna una caracteristica fundamental de
la sociedad neogranadina. Por eso, no es nada extraiio que los hombres que viajaron
por ese territorio sintieran la necesidad de comentarlo en sus escritos, sea cual fuere
el motivo inicial de su viaje. Se trata de testimonios muy valiosos, pues permiten
arrojar luz sobre aspectos claves de dicho fenémeno desde un punto de vista original
y pertinente que completa los otros tipos de fuentes relativos al tema, como los
documentos de archivo. En el marco de los estudios de civilizacion, estos escritos, al
igual que las crénicas por ejemplo, constituyen una puerta privilegiada de acceso al
estudio de las mentalidades y de los imaginarios sociales de la sociedad colonial.

Résumé

Au XVIIIe siecle, le métissage est sans nul doute une caractéristique fondamentale
de la société néo-grenadine. Par conséquent, il n’est absolument pas étonnant que
les hommes qui y voyagerent aient décidé de commenter ce phénomene dans leurs
écrits, quel que soit le motif de leur voyage. Ces témoignages sont d'une grande
valeur, puisqu’ils permettent de mettre au jour certains aspects clefs dudit
phénomene a partir d'un point de vue original et pertinent qui compleéte les autres
types de sources dont nous disposons sur la question (documents d’archive). Dans le
cadre d’études de civilisation, ces écrits constituent, a linstar des chroniques par
exemple, une porte privilégiée d’acces a l'étude des mentalités et des imaginaires
sociaux de la société coloniale.

Abstract

In the eighteenth century, racial mixing was undoubtedly an inherent characteristic
of the New Kingdom Granada society. Therefore, it is not surprising that those who
travelled in the area decided to discuss this phenomenon in their writings, whatever



the purpose of their journey was. Those accounts are of great value because they
allow to display certain key aspects from a specific and relevant point of view,
which complements the other sources on the subject that we have at our disposal
(archival documents). Within the framework of civilisations studies, those writings
provide, as do the chronicles for instance, an access of high interest to the study of
the mindsets and the societal imaginations peculiar to the colonial society.

Plan

Introduccion

Terminologia del mestizaje neogranadino
Honor y color

“Zambaje” y marginalidad

Mestizaje y demografia

Conclusion

Bibliografia



Introduccion

Los hombres que viajaron por el vasto territorio del virreinato de Nueva Granada
en el siglo XVIII dificilmente pudieron mantenerse indiferentes a un fenémeno social
y demografico que saltaba a la vista: el mestizaje. De ahi que consagraran algunas
paginas, lineas o mas para describirlo y expresar sus impresiones al respecto en los
diarios, cronicas o informes que escribian, sea cual fuere el motivo inicial de su viaje.
Vamos a tratar de determinar cual es el valor de estos testimonios en la 6ptica de un
estudio del mestizaje neogranadino en el siglo XVIII. ¢En qué medida nos ayudan a
conocerlo y comprenderlo mejor? ¢Qué valor anadido aportan en comparacion con
otros tipos de fuentes? Por fin, ¢como considerar el grado de subjetividad que
conllevaban inevitablemente?

Postulamos que el valor especifico de estos testimonios radica principalmente en
dos caracteristicas fundamentales, que parecen oponerse. En primer lugar, la mirada
de los viajeros se caracterizaba inevitablemente por una especie de candidez frente a
una realidad que iban descubriendo y que no podia parecerles sino exotica. Este
“candor” pudo hacer que sintieran la necesidad de plasmar en sus escritos algunos
fenémenos que desde su perspectiva de foraneos resultaban particularmente
llamativos y que, quizas, no habrian sido objeto de tanta atencién por parte de un
lugareno. En este sentido, parece que la mirada del viajero permite arrojar luz sobre
ciertos fenomenos partiendo de un punto de visto exterior y, por lo tanto, mas
desinteresado y neutral. Sin embargo, por otra parte, ocurre que esos viajeros
también llegaban cargados de representaciones y concepciones culturales derivadas
de una multitud de circunstancias conjugadas: nacionalidad, origen social, educacion,
trayectoria personal, ideologia, motivo de su viaje, etc. Es imprescindible tomar en
cuenta ese grado de subjetividad, pero sin considerarlo necesariamente como algo
negativo. Al contrario, la subjetividad propia de cada viajero compone una gama
variada de puntos de vista y aproximaciones distintas que ayudan a acercarse mejor a
la complejidad del fenémeno en cuestion. Asi pues, veremos que en la mirada del
viajero siempre se conjugan esas dos caracteristicas aparentemente contradictorias:
cierta objetividad y clarividencia por tener una vision exterior, a la par que una vision
cargada de representaciones propias que orientan su manera de juzgar la realidad.

Nos vamos a interesar por el testimonio de seis viajeros que recorrieron el
territorio neogranadino entre 1705 y 1804. Consideraremos el término viajero en un
sentido amplio, es decir todo individuo que recorra un territorio parcial o totalmente
desconocido para él, con una meta determinada. Dicho de otra forma, un viajero no
es necesariamente un extranjero o un individuo que proviene de tierras lejanas. Esos
seis viajeros, que transmiten cada uno a su manera una imagen peculiar del
mestizaje, son, en orden cronoldgico, Joseph Gumilla, Antonio de Ulloa, Andrés
Verdugo y Oquendo, Francisco Antonio Moreno y Escandon, Joseph Palacios de la
Vega y Alejandro de Humboldt. El marinero espaiol Antonio de Ulloa y el naturalista
aleman Alejandro de Humboldt, que viajaron por Ameérica respectivamente entre
1735 y 1746, y entre 1799 y 1804, llevaban a cabo, cada uno a su manera, proyectos
esencialmente cientificos, lo cual no les impidi6 interesarse por aspectos sociales,
demograficos, etnograficos, etc. En cuanto a los Padres Gumilla y Palacios de la Vega,
que viajaron a Nueva Granada respectivamente en 1705 y en 1787-1788, llevando a
cabo una mision evangelizadora de poblaciones marginadas, rebeldes o
independientes, transmiten su punto de vista de misioneros, ya moralizante, ya



compasivo. Por fin, Verdugo y Oquendo, y Moreno y Escandon eran funcionarios de
la Real Audiencia de Santa Fe que fueron comisionados respectivamente en 1755 y en
1777-1778 para “visitar” las provincias de Tunja y Santa Fe de Bogota con el fin de
conocer detalladamente el estado y composicion de la poblacion de dichas regiones,
con preocupaciones claramente politicas, econémicas y administrativas. Vamos a ver
qué interés conllevan sus testimonios respectivos para el estudio del tema que nos
preocupa, ademas de su aportacion a un campo de investigacion especifico.

Por otra parte, interpretaremos la expresion “tierras neogranadinas” en el sentido
amplio de “relativas a los territorios del Virreinato de Nueva Granada”, creado
definitivamente en 1739, y que incluia los territorios de los actuales Ecuador,
Panam4, Colombia y Venezuela, dedicando una atencién particular a estos dos
ultimos.

Estudiaremos sucesivamente cuatro aspectos relacionados con el mestizaje: la
tabla de términos utilizados para designar los diferentes tipos de mestizos; la relacion
entre el mestizaje y el concepto de honor; el caso particular de los zambos como
mestizos identificados con una condicién marginal; por fin, el aspecto demografico y
sus consecuencias sobre el modelo de organizacion politico-administrativa del
territorio neogranadino.

Terminologia del mestizaje neogranadino

En el primer tercio del siglo XVIII, época en que el marino Antonio de Ulloa y el
padre jesuita Joseph Gumilla emprendieron su viaje respectivo por tierras
neogranadinas, el mestizaje biologico, iniciado en el siglo XVI, se habia desarrollado
con tanta intensidad que habia ido engendrando una gama casi interminable de tipos
étnicos intermedios entre los representantes de los tres grupos iniciales (indios,
blancos y negros). A este fen6meno le daremos el nombre de “poli-mestizaje”, esto es,
la multiplicidad y la diversificacion de las mezclas entre dos o mas grupos étnicos!. En
efecto, de las mezclas iniciales producidas en la primera generacion mestiza,
llamados mestizos, mulatos y zambos o zambaigos2, se habia pasado a principios del

1 Nosotros acuilamos este término en nuestra tesis de Master 2: Shems KASMI, Histoire des métis
vénézuéliens, de Francisco Fajardo a José Leonardo Chirinos. Métissage, société et dynamiques
identitaires dans le Venezuela colonial (1498-1795), Toulouse, Université Toulouse-Jean Jaures, 2012,
p. 55.

2 En un principio, el término “mulato” designaba cualquier individuo descendiente de una mezcla
entre un negro/a y otra etnia, que sea con blanco o indio. Por ejemplo, Juan Loépez de Velasco escribe
en su relacion geografica que en las Indias “hay muchos mulatos, hijos de negros y de indias”,
precisando que en este caso “se llaman zambaigos” (Juan Lopez de VELASCO, Geografia y
Descripcion de la Indias, (1571-1574), Madrid, Atlas, 1971, p. 22). De hecho, a lo largo de la época
colonial, el término “mulato” puede servir para designar tanto al hijo de blanco y negro como al hijo de
negro e indio. En una Cédula real del 27 de abril de 1594, se informa de que en la provincia de
Venezuela “ay muchos mulatos, hijos de indias, que pretenden gozar de la libertad que de sus madres
les pertenece” (CR del 27/4/1594. Publicada en Enrique OTTE (ed.), Cedularios de la Monarquia
espaiiola de Margarita, Nueva Andalucia y Caracas (1553-1604). Tomo II, Cedulario de Nueva
Andalucia y Caracas (1568-1604), Caracas, Fundacién Boulton, 1967, p. 304). El cronista franciscano
fray Pedro de Aguado da una version del origen del nombre de zambo o zambahigo, que surgid segin
él como resultado de una reaccién de los hijos de blanco y negro por considerarse superiores a los hijos
de negro e indio: “[...] mezclandose y envolviéndose hellos [los negros] con ellas [las indias], donde se
engendrauan otra diferente mestura de jente, en el color bien desemejable a la del padre ni a la de la
madre, los quales aunque son llamados mulatos y por esta mestura lo son, tienen muy poca similitud a
los hijos de negras y de blancos, y asi, por oprouio, los que actualmente son mulatos llaman a los que
son desta mezcla que e dicho de negros e yndias, zanbahigos, como a jente que no mereze gozar de su



siglo XVIII a una situacion mucho mas compleja y variada, en la que era cada vez mas
dificil determinar la ascendencia exacta de un individuo “poli-mestizado”. Ahora
bien, dado el hecho de que el origen étnico o “calidad” habia constituido desde los
origenes de la sociedad colonial la base del estatus social y legal de determinado
individuo3, la aparicion de aquella gama de tipos mezclados intermedios desemboco
en un sistema en el que cada individuo estaba clasificado de arriba abajo segtin la
proporcion de “sangre” blanca que supuestamente habia heredado o segtin la mayor o
menor blancura de su piel. Este sistema fue llamado “pigmentocracia” por el
historiador chileno Alejandro Lipschiitz en los afnos 19604, y mas recientemente
“jerarquia de matices” por el antropdlogo francés Jean-Luc Bonniol5. Nosotros lo
llamaremos “hiper-estratificacion socio-racial”®.

Este sistema requeria de una terminologia para designar las diferentes mezclas,
terminologia que solia tomar la forma de tablas que registraban de manera
sistematica el término que se usaba para designar cada categoria socio-racial. Resulta
que las primeras tablas de este tipo relativas a Nueva Granada provienen de escritos
de viajeros. La primera aparece en la obra del Padre Gumilla, El Orinoco ilustrado.
Historia natural, civil y geografica de este gran rio, publicada por primera vez en
Madrid en 1741. Oriundo del pueblo de Carcer, llegdb a Santa Fe en 1705 donde
termin6 su formacién eclesiastica y se hizo misionero jesuita. Comenz6 su labor
evangelizadora en la provincia de Tunja en 17157. Ese mismo afio, fue escogido por el
provincial de la Compafiia de Jestis, Mateo Mimbela, para administrar la recién
fundada reduccion de Casiabo, a orillas del rio Cravo8. El 10 de diciembre de 1731,
emprendi6 su largo recorrido por los Llanos colombianos y venezolanos con el
objetivo de evangelizar y “reducir” a los indigenas que poblaban aquellas regionesd. El
Orinoco ilustrado es fruto de mas de 30 afios de labor evangelizadora tanto en la
cordillera oriental como en los Llanos, en los cuales recogié una cantidad enorme de
datos etnograficos: composicion, costumbres y mentalidad de la poblacién colonial;
lenguas y costumbres de los indios “gentiles”, etc.

honrroso nonbre de mulatos” (Pedro de AGUADO, Historia de Venezuela (1582), 2 t., Madrid, Real
Academia de la Historia, 1950, t. I, p. 171, libro 9, cap. 11. Subrayado nuestro).

3 La sociedad colonial hispanoamericana se conforma desde los inicios en un sistema de jerarquizacion
socio-racial en el que las distinciones sociales se apoyaban en factores étnicos y terminaban
fusionando con ellos. De esta manera, la calidad de “blanco”, por ser el grupo vencedor, fue asimilada a
la condiciéon de amo o sefior, mientras la de “indio”, por ser el grupo vencido, fue asimilada a la de
servidor (c¢f. Magnus MORNER, Le métissage dans Uhistoire de 'Amérique latine, traducido al francés
por Henri Favre, Paris, Fayard, 1971, p. 63, 70). Pronto surgieron leyes que atribuyeron a cada grupo
sus derechos y papeles respectivos, como la obligacién de tributar para los indios, y el privilegio de
tener encomiendas, de llevar armas y de ocupar oficios puablicos para los blancos. En cuanto a los
grupos de origen mezclado (mestizos, mulatos, etc.), también fueron objetos de leyes que fijaron sus
atribuciones y los distinguieron de los demas grupos (cf. Juan de SOLORZANO, Politica indiana
(1647), 5 vols., Atlas, Madrid, 1972, t. I, p. 441-450, libro 2, cap. 30).

4 Alejandro LIPSCHUTZ, El problema racial en la conquista de América y el mestizaje, Santiago de
Chile, Editorial Andrés Bello, 1967.

5 Jean-Luc BONNIOL, “La couleur des hommes comme principe d’organisation sociale”, Ethnologie
francaise, 4, octubre-diciembre de 1990, p. 410-418, p. 411. Bonniol aplica esta expresion a la sociedad
del Santo Domingo francés en el siglo XVIII, que se parece en muchos aspectos a la sociedad
hispanoamericana de la misma época. También utiliza la expresion “ideologia colorista”.

6 S. KASMI, op. cit., p. 85-86.

7 Joseph GUMILLA, EI Orinoco ilustrado (1741), 2 vols., prologo de José Rafael Arboleda, Bogota,
Editorial ABC, 1944, I, p. X.

8 Id., p. XIIL

9 Ibid., p. XV.



En un capitulo en el que el Padre Gumilla trata el tema de la apariencia fisica de
los indios, observa que “es notable la brevedad con que blanquea el color de los
indios; tanto que la india que se cas6 con un europeo, con tal que la hija, nieta,
bisnieta y la chosna [sic] se casen con europeos, la cuarta nieta ya sale puramente
blanca, y tanto cuanto lo es la francesa que naci6 y crecio en Paris™. Esto lo lleva a
exponer la tabla de términos que se empleaba alli a la sazén para designar cada
generacion de un linaje segtin su grado de mestizaje conforme se iba blanqueando,
revelando una clasificacion segun la proporcion de “sangre” no-blanca que heredaba
un individuo:

En caso que sean dichos casamientos con europeos, las dichas cuatro generaciones son asi: 1. De
europeo e india sale mestiza (dos cuartos de cada parte). II. De europeo y mestiza sale
cuarterona (cuarta parte de india). ITI. De europeo y cuarterona sale ochavona (octava parte de

india). IV. De europeo y ochavona sale puchuela (enteramente blanca)'.

Las raices de esta terminologia se encuentran probablemente en el concepto de
“espafiol de cuatro costados”, es decir con cuatro abuelos espafioles!2. Sea como
fuere, el principio clasificatorio de la tabla recogida por Gumilla, mas alla del asunto
de la proporcion de sangre no-blanca, es el de grados, dentro de la escala del
blanqueamiento. Encontramos ese mismo principio general en la tabla recogida por
otro viajero coetaneo de Gumilla. Se trata del marinero sevillano Antonio de Ulloa,
que zarp6 de Cadiz el 26 de mayo de 1735 con su colega Jorge Juan con el proposito
de realizar una investigacién astrondémica en Ecuador:s. Llegaron a Cartagena de
Indias el 9 de julio de 1735, donde se quedaron unos tres meses, antes de salir al
Ecuador via Panama, donde permanecieron 11 anos!4. Los “papeles” de Juan y Ulloa
fueron publicados en abril de 1748 bajo el titulo de Relacion histérica del viaje a la
América meridional's. Los cuatro primeros volimenes de la obra, que tratan sobre
asuntos historicos, politicos, sociales, demograficos, geograficos y botanicos, fueron
escritos por Antonio de Ulloa, de ahi que solo nos refiramos a él, aunque la obra en su
conjunto es fruto de dos autores!t. José Merino Miguel Rodriguez San Vicente
considera el testimonio de Ulloa como un “cuadro vivo de la América hispana

10 J. GUMILLA, EI Orinoco ilustrado (1741), Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1963, p. 85
(cap. 5, § 2).

urd.

12 Se percibe esta relacién entre este concepto y la nocion de “grados” en una carta escrita por dos
sacerdotes nobles caraqueios en 1685 y dirigida a Carlos II para quejarse de haber sido confundidos
con otros sacerdotes que eran indios o mulatos en cuarto grado: “solamente se dirigieron las protestas
a los comprehendidos en dicho quarto grado de Yndios y mulatos y a los que estavan ya fuera de el
tenia y tubo por espanoles de todos quatro costados” (Carta al rey de Joseph Melero y Pedro Lozano
del Valle, 24-2-1685. AGI, Sevilla. Santo Domingo 212, publicada en Guillermo FIGUERA (ed.),
Documentos para la historia de la iglesia colonial en Venezuela, 2 vols., Caracas, Academia nacional
de la Historia, I, 1965, p. 137-139). Por otra parte, el término “cuarter6n” ya habia aparecido en una
Cédula real del ano 1637 dirigida a la Real Audiencia de Santa Fe de Bogot4, probablemente con el
mismo sentido que la futura tabla de Gumilla, es decir para designar a aquel que llevaba un cuarto de
sangre no-blanca, en este caso negra (RC sobre el tributo que deben pagar los mulatos y cuarterones,
24 de julio de 1637. AGI, Santa Fe, Libro 3. Publicada por Richard KONETZKE, (ed.), Coleccién de
documentos para la formaciéon social de Hispanoamérica. 1493-1810, 4 vols., Madrid, Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas, II, p. 364-365).

13 Jorge JUAN, Antonio de ULLOA, Relacién histérica del viaje a la América meridional (1748), 2 t.,
edicion e introduccion de José Merino Miguel Rodriguez San Vicente, Madrid, Fundaci6n
Universitaria Espanola, 1978, I, p. VII, XIII (introduccién).

1 Id., p. XIIL

15 Ibid., p. LX.

16 E] mismo Ulloa lo indica en el prélogo a la obra (Ibid., prologo).



dieciochesca y una excelente introduccion al mundo colonial”™7. A proposito del
vecindario de Cartagena de Indias, Ulloa afirma que se compone en su mayoria de
“Castas producidas de la uniéon de Blancos, Negros, y Indios”8, aunque la poblacién
de origen africano debia de ocupar un lugar importante, como lo ilustra el hecho de
que, en su tabla, tomara el ejemplo del blanqueamiento de un linaje negro. La
diferencia de su tabla con respecto a la de Gumilla es que aqui los grados se basan en
el namero de generaciones que separan el ancestro negro de su descendiente blanco
tras sucesivas uniones con europeos:

Continuando en las otras especies de Gente, las que se originan de la mezcla de Blancos y
Negros, podemos contar la primera la de los Mulatos tan conocida de todos, que no necesita
mayor explicacion; después la de Tercerones, que proviene de Mulato y Blanco, y empieza a
acercarse a este ultimo, aunque el color no disimula todavia su origen, y calidad. Los
Quarterones entran después de los antecedentes, y como se dexa inferir, provienen de Blanco y
Tercerdn; y luego los Quinterones de Blanco y Quarterén [...]. Esta es la Gltima, que participa de
las Castas de Negro; y quando llegan a este grado, no es perceptible la diferencia entre los
Blancos, y ellos por el color, ni facciones; y suelen ser més blancos, que los mismos Espafioles.

La generacion de Blanco, y Quinterén se llama ya Espafiol.

El terceron es, pues, la tercera generacion del linaje del ancestro negro, y asi
sucesivamente. Podemos notar también que, segiin Ulloa, un linaje negro necesitaba
una generacion mas que un linaje indio para llegar al blanqueamiento oficial, aspecto
que comentaremos méas adelante. En resumidas cuentas, la comparaciéon de esas dos
tablas nos daria, dentro de un principio comtn de clasificacién por “grados”, las
equivalencias siguientes:

Gumilla (1741) Ulloa (1748)
Proporcion ,
P P L. Nuamero de
sangre no- Término Termino .
Generaciones
blanca
Indio “puro” indio negro 12 generacion
1/2 indio mestizo mulato 22 generacion
/4 indio cuarteron terceron 32 generacion
1/8 indio ochavon/octavon cuarteron 42 generacion
100% blanco
(absorcion total ~ . . .
de Ia “sangre” Puchuelo = espanol quinter6on 52 generacion
india)
62 generacion
) ) espafiol (absorcion total
P de la sangre
negra)

Es probable que esta terminologia haya empezado a utilizarse progresivamente a
partir de la segunda mitad del siglo XVII mientras se iba desarrollando el poli-
mestizaje, para llegar a su grado de madurez en las primeras décadas del siglo XVIII.

7 Ibid., p. XV.
18 Ibid., 1, p. 40 (Parte I, libro I, cap. IV, §61).
19 Ibid., I, p. 41 (Parte I, libro I, cap. IV, §64).



Asi pues, esos dos viajeros tuvieron el mérito de producir las primeras
descripciones sistematicas de unos usos sociales especificos de Nueva Granada. Es
muy probable que su condiciéon de viajeros haya jugado un papel decisivo en las
causas que los llevaron a plasmar estos fendmenos en sus escritos, pues se trataba de
fenomenos muy distintos a los de su tierra de origen y que debieron de llamarles
mucho la atencién, de ahi su voluntad de mencionarlos. Estos testimonios nos
resultan muy valiosos para el estudio del mestizaje neogranadino en el siglo XVIII,
porque a través de la terminologia que exponen, nos describen la realidad social e
ideologica producida por el poli-mestizaje en Nueva Granada, y mas generalmente en
la América espafiola. Ademaés, volviendo al asunto de la terminologia, observemos
que estos testimonios permiten vislumbrar cierta homogeneidad dentro de las tierras
neogranadinas —en particular el concepto de grado—, cuyo uso sera confirmado en
fuentes posteriores provenientes de dichas tierras. Por ejemplo, en el Memorial del
Batallén de Pardos de Caracas al gobernador de la provincia (1774)2°, aparece una
tabla idéntica a la de Ulloa. En 1783, el franciscano caraquefio Juan Antonio
Navarrete incluye en su obra enciclopédica una tabla de mestizaje segin grados de
blanqueamiento2!. Por fin, los testimonios de Gumilla y Ulloa nos permiten apreciar
las diferencias de uso entre Nueva Granada y otras regiones de Hispanoamérica,
como México por ejemplo, donde las tablas y cuadros de castas revelan una
terminologia muy distinta22.

Ahora bien, mas all4 de la terminologia en si, lo relevante de estas tablas es que
revelan una asumida ansia por el blanqueamiento, dado el prestigio social que se
asociaba a la condicion de “blanco”. Asi pues, vamos a ver que honor y color estaban
intimamente relacionados.

Honor y color

Dentro de esta “jerarquia de matices” en la que el color blanco ocupaba el lugar
més encumbrado de la piramide socio-racial y el negro el mas bajo, se consideraba
que el valor social de un individuo dependia de su mayor o menor blancura, y que las
uniones matrimoniales eran precisamente un medio para ascender en la escala social
mediante el blanqueamiento. Esto se ve reflejado en el hecho de que todas las tablas
de mestizaje que hemos evocado se fijen prioritariamente en el caso del
blanqueamiento de un linaje de color. Por otro lado, existian los conceptos de “salto-
atras” y “tente en el aire”, que ilustran hasta qué punto el proceso de seleccién de la
pareja estaba visto como un juego de avance-retroceso dentro de la escala socio-
racial. Una vez mas, son los viajeros Joseph Gumilla y Antonio de Ulloa quienes nos
dan a conocer estos conceptos. A continuacién, citaremos la explicacién de Gumilla
por ser muy clara y comprensible:

20 Memorial del Batallon des Pardos de Caracas al gobernador de la provincia, 1774. Citado por
Manuel Alfredo RODRIGUEZ, “Los pardos libres de la colonia y la independencia”, Boletin de la
Academia Nacional de la Historia, 299, julio-septiembre de 1992, p. 33-62, p. 36.

21 Juan Antonio NAVARRETE, Arca de letra y teatro universal (1783), Estudio preliminar por José
Antonio Calcafio, Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1962, p. 101, 145, 193. Publicado en José
Marcial RAMOS GUEDEZ, Contribucién a la historia de las culturas negras en Venezuela colonial,
Caracas, Alcaldia de Caracas, 2001, p. 601-602 (Apéndice, testimonio n°8).

22 Angel, ROSENBLAT, La poblacién indigena y el mestizaje en América, 2 vols., Buenos Aires,
Editorial Nova, 1954, II, p. 168-179.



Pero aqui es de saber que si la mestiza se cas6 con mestizo, la prole es mestiza, y se llaman
vulgarmente tente en el aire; porque ni es mas ni es menos que sus padres, y queda en el grado
de ellos. Si la mestiza se cas6 con indio, la prole se llama salta atrds; porque en lugar de
adelantar algo, se atrasa o vuelve atras, de grado superior a inferior=23.

Asi pues, el color y la ascendencia se habian convertido ya en un auténtico asunto
de honor para los miembros de la sociedad neogranadina. Ese conjunto de valores
sociales incitaba los neogranadinos a despreciar a aquellos que les eran inferiores
segiun las normas de clasificacion que hemos evocado, y a enorgullecerse de su
supuesto grado de blancura. Antonio de Ulloa, que debi6 de presenciar en Cartagena
de Indias anécdotas que ilustrasen este fendmeno, describe con mucho acierto la
vanidad con que cada uno defendia su “calidad”:

Es tanto lo que cada uno estima la Gerarquia de su Casta, y se desvanece en ella, que si por
inadvertencia se les trata de algiin grado menos, que el que les pertenece, se sonrojan, y lo
tienen a cosa injuriosa, aunque la inadvertencia no haya tenido ninguna parte de malicia; y
avisan ellos al que cay6 en el defecto, que no son lo que les ha nombrado, y que no les quieran
substraer lo que les dio su fortunaz=4.

Este fragmento ilustra perfectamente el desfase que podia existir entre el recién
llegado Ulloa y los neogranadinos, sorprendido el primero de ver que para los
segundos cualquier cantidad de sangre blanca anadida o restada, por pequena que
fuera, constituia un asunto de primera importancia. La veracidad y pertinencia del
testimonio de Ulloa es confirmada por la abundancia de conflictos y pleitos que se
dieron en Nueva Granada a lo largo del siglo XVIII por asuntos relacionados con
rivalidades entre distintos grupos socio-raciales o con ofensas a la “calidad” de unos y
otros2s.

23 J. GUMILLA, op. cit., 1963, p. 85 (cap. 5, § 2). He aqui la explicacion de Ulloa al respecto, que nos
parece algo confusa: “y se distinguen también segin las Castas, de donde fueron los Padres: entre el
Tercerén, y Mulato, Quarterdn y Terceron, assi en adelante son los hijos Tente en el Ayre, porque ni
abanzan a salir, ni retroceden; los Hijos de Quarterones, o Quinterones, por la junta con Mulatos, o
Tercerones, y lo mismo los de estos, y Negros, tienen el nombre de Salto atras, porque en lugar de
adelantarse a ser Blancos, han retrocedido a la casta de Negros” (J. JUAN, A. ULLOA, 1978, op. cit., I,
p. 42, libro I, cap. IV, § 65).

24 J. JUAN, A. ULLOA, op. cit., I, p. 41, (libro I, cap. IV, § 64).

25 Para la Colombia colonial, véase Jaime JARAMILLO URIBE, “Mestizaje y diferenciacién social”,
Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 3, 1965, p.21-48, p.34-46; Virginia
GUTIERREZ DE PINEDA, La familia en Colombia. Un trasfondo histérico (1963), Medellin,
Ministerio de la Cultura/Editorial Universidad de Antoquia, 1997. En cuanto a la regién occidente y
andina de Venezuela, véase Raquel MARTENS, “Matrimonio, etnia y clase social en Mérida-Venezuela
(XVIII-XIX)”, Presente y Pasado. Revista de Historia, 17, enero-junio de 2004, p. 54-76, p. 72; Luis
RINCON RUBIO, “Matrimonio, honor, clase y color en la provincia de Maracaibo (1784-1834)”,
Boletin Antropolébgico, 68, septiembre-diciembre de 2006, p. 355-380, p. 363-366; Para las demas
regiones de Venezuela, véase Juan ALMECIJA, La familia en la Provincia de Venezuela, 1745-1798,
Madrid, Mapfre, 1992, p. 221; Elias PINO ITURRIETA, “La mulata recatada o el honor femenino entre
las castas y los colores”, in Elias PINO ITURRIETA (coord.), Quimeras de amor, honor y pecado en el
siglo XVIII venezolano, Caracas, Planeta, 1994, p. 185-208, p. 206; Rafael STRAUSS, “Integridad de
un Indio principal”, in Elias PINO ITURRIETA (coord.), Quimeras de amor, honor y pecado, p. 103-
142; Frédérique LANGUE, “Les identités fractales. Honneur et couleur dans la société vénézuélienne
du XVIIIe siecle”, Caravelle, 65, 1995, p. 23-37, p.- 25 ; Id. “La pardocratie ou l'itinéraire d'une ‘classe
dangeureuse’ dans le Venezuela des XVIII et XIXesiecle”, Caravelle, 67, 1997, p.57-72; Juan
MORALES ALVAREZ, “La mala amistad con varias mujeres solteras y casadas de todas las castas y
colores de don Juan Vicente Bolivar”, Anuario de Estudios Bolivarianos, 9, 2000, p. 205-214; Angel
ALMARZA, “La limpieza de sangre en la Provincia de Caracas durante el siglo XVIII”, Boletin de la
Academia Nacional de la Historia, octubre-diciembre de 2004, p. 127-160; Zully CHACON, “‘Blancos



Desde luego, el apelativo mas envidiado por todos era el de “blanco”, que en teoria
habia de reflejar cierta “limpieza de sangre”. Sin embargo, con los progresos del poli-
mestizaje y de la difusion de los valores de la “jerarquia de matices” en todas las capas
de la sociedad, la significaciébn del apelativo blanco se fue adaptando a las
caracteristicas locales y fue cobrando significaciones diferentes segin el contexto y el
sector de la poblacion en que se usaba. De esta manera, parece que en ciertos casos se
fue convirtiendo en sinénimo de “gente de razén”, o “gente honrada”, por lo que todo
individuo que se considerase asi, declarase ser “blanco” aunque no lo fuera. El
famosisimo naturalista aleman Alejandro de Humboldt, relata con un tono irénico y
un poco burlén algunas anécdotas bastante divertidas que él presencio6 a lo largo de
su viaje por el rio Orinoco. He aqui lo que le pas6 con un tal “don Ignacio” en San
Antonio de Apure:

Como siempre, dormimos al raso, aunque en una plantacién cuyo propietario se dedicaba a la
caza del jaguar. El hombre, que iba casi desnudo y tenia la piel morena tirando a negra, como
un zambo, se consideraba de raza blanca. A su esposa y a su hija, cuya indumentaria era tan
parca como la suya propia, las llamaba dofia Isabela y dofha Manuela. Supusimos que detras de
un bosquecillo de plataneros se levantaria la casita de la hacienda; pero aquel hombre, que se
jactaba de su nobleza y del color de su tez, ni se habia tomado la molestia de construirse una
ajupa de hojas de palmera. [...] Mientras llovia torrencialmente sobre nuestras hamacas y sobre
los instrumentos, que habiamos desembarcado, don Ignacio no paraba de felicitarnos por no
haber quedado a dormir en la orilla, sino en su finca, ‘entre gente blanca y de trato’.
Empapados como estabamos, nos cost6 algo persuadirnos de nuestra buena fortunaz2e.

En otro fragmento de su diario, Humboldt declara que “[le] extrané encontrar en
Esmeralda muchos zambos, mulatos y otras gentes de color que, por vanidad, se
dicen espafioles, y se tienen por blancos solo por no ser rojos como los indios”27.
Estas descripciones son manifestaciones claras del fendmeno del endorracismo28, que
consistia para los individuos de color en asimilar y promover de manera mas o menos
completa los principios discriminatorios emanados de la clase dominante basados en
la superioridad de la raza blanca. Esto los llevaba a rechazar o despreciar su propia
herencia negra o india, y a adoptar la misma actitud de desprecio para con los
sectores mas “bajos” que ellos. Aunque por un lado se pueda legitimamente
considerar este fendémeno como un triunfo tajante de las ideas del colonialismo, no
olvidemos que fue también una estrategia utilizada por las clases intermedias y
oprimidas para sacar algiin provecho individual o familiar de las posibilidades que les
ofrecia el mestizaje y el blanqueamiento eventual, el cual constituia la tnica via para
obtener un verdadero ascenso social susceptible de acercarlos a la clase de los
blancos29.

limpios’ sin hediondez de pecado (tierra e injuria)”, Boletin de la Academia Nacional de la Historia,
octubre-diciembre de 2005, p. 87-106, p. 88-89; Id., “La aristocracia del color: la desigualdad de
castas”, Boletin de la Academia Nacional de la Historia, julio-septiembre de 2010, p. 83-126, p. 84-
85.

26 Alejandro de HUMBOLDT, Vigjes a las regiones equinocciales del nuevo continente. II, Del Orinoco
al Amazonas (1804), Caracas, Ministerio de Educacion, 1956, p. 192 (cap. 18). Subrayado nuestro.

27 Id., 11, p. 284 (cap. 25).

28 Cf. J-L. BONNIOL, art. cit., p. 411 ; J. M. RAMOS GUEDEZ, op. cit., p. 295 ; Micheline LABELLE,
Idéologie de couleur et classes sociales en Haiti, Montréal, Presses de I'Université de Montréal, 1978.
29 Hubo inclusive en Caracas un grupo de mestizos blanqueados, los “pardos” (descendientes lejanos y
blanqueados de mulatos), que trataron de obtener la igualdad civil con los blancos aprovechando la
real Cédula de las “Gracias al sacar”, promulgada en 1795 y que permitia a ciertos pardos honrados
comprar la calidad de “blanco” por una suma de dinero. Este intento abri6é un largo conflicto, pues la
élite blanca de Caracas se opuso reciamente a tal medida (cf. Z. CHACON, art. cit., p. 84-85; Santos

10



Dentro del panorama de esta sociedad en que una gran mayoria de personas
parecia haber asimilado los principios dominantes de jerarquizacion racial, surgio
una voz discordante que protest6 contra estos principios jerarquicos y
discriminatorios que daban al color blanco una condicién de superioridad con
respecto a los demas colores. Esta voz era la del Padre Gumilla, sin duda movido por
el principio cristiano de igualdad entre todas las criaturas de Dios. Juzgaba que “en
esta cuestion hemos de mirar los colores sin calificarlos ni darles entre si preferencia,
porque ésta sera siempre incierta, hija de la voluntad y no de la razon, al modo que
cada cual prefiere el lenguaje materno”3°, anadiendo que “la hermosura no consiste
s6lo en el color blanco”. Es también Gumilla quien nos informa que todavia a
principios del siglo XVIII el casarse con una india era considerado como un oprobio
para un espaiol:

dejen de llorar las sefioras espafiolas, y no se oiga mas aquel “ay de mi, que mi hijo se cas6 con
una india”. Debe primero averiguar si es el casamiento con india o con indianast. [...] Si cas6 con
india, no es el primero, ni es materia digna de tantas lagrimas, principalmente si cas6 con hija
de algiin caciques2.

A continuacién, el Padre Gumilla arremete contra los prejuicios que perjudicaban
a los descendientes de africanos. Uno de estos era que se consideraba que un linaje
negro nunca podia llegar a blanquearse tal como lo podia hacer un linaje indio, por
ser considerada la raza negra como una “mala raza” por la “mancha” de la
esclavitudss:

todo lo cual nace de la falsa opiniéon de que la especie de mulatos no sale: esto es, no llegan los
descendientes a la clase de blancos, como sucede en los mestizos y los indios. Digo que esto es
falso, y que el no salir o ser muy contados los que salen depende de esta misma falsa persuasion,
por la cual repugnan el casarse con mulatas34.

Para animar a los lectores a superar ese prejuicio, el Padre Gumilla cita casos de
personas que, por amor, se casaron con personas de origen africano, sin importarles
el impacto que pudiese tener dicha alianza para la “calidad” de sus descendientes:

Los hombres blancos han dado mayores muestras de dicha inclinacién y amor al color negro, y
hoy en dia, en Cartagena de Indias, en Mompox y en otras partes se hallan espafioles honrados
casados (por su eleccion libre) con negras, muy contentos y concordes con sus mujeres; y al
contrario, vi en la Guayana una mulata blanca casada con un negro atezado y en los Llanos de
Santiago de las Atalayas, una mestiza blanca casada con otro negro; éste la rechaz6 muchas
veces, diciéndole que reparase bien en su renegrido rostro, que tal vez seria después origen de
disgustos. La respuesta de la mestiza fue irse a su casa y untarse con el zumo de jagua, tinte tan
tenaz, cual ningtn otro; y puesta a vista del negro, le dijo: “Ya estamos iguales no tienes excusa

Rodolfo CORTES, El régimen de las “Gracias al Sacar” en Venezuela durante la época hispanica,
Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1978, p. 188).

30 J. GUMILLA, op. cit., 1963, p. 88-89, (cap. 5, § 3).

3t Indiana significa criolla.

32 Id., p. 85 (cap. 5, §2).

33 La Pragmadtica Sancién del 23 de marzo 1776 y las interpretaciones juridicas que se hicieron de ella
en las Audiencias indianas establecian una oposicion clara entre las castas de indios y mestizos y las de
negros y mulatos, consideradas éstas ultimas como infames (Pragmdtica Sanciéon para evitar el abuso
de contraer matrimonios desiguales, 23/03/1776, publicada en R. KONETZKE, op. cit., 111, p. 406~
413; Consulta del Consejo de Indias sobre las reglas establecidas de la Audiencia de México en
cumplimiento de la Real Pragmatica del afio 1778 referente a los matrimonios, 1 de agosto de 1781.
Publicada en Id., p. 477).

34 J. GUMILLA, op. cit., 1963, p. 86, (cap. 5, §2).

11



para no quererme”. Casaronse y Dios les ha dado una muy larga descendencia. En fin, el amor es
ciego, y el ciego en punto de colores ni distingue ni tiene voto; y, caso que lo tuviera, es nulo.
Miremos, pues, los colores con la indiferencia que ya dijess.

Por mucho que se esforzara el Padre Gumilla por rehabilitarlos, el negro y sus
descendientes mestizos, por muy blanqueados que fuesen, seguian siendo
generalmente considerados como personas infames. Entre esos afro-descendientes
mestizos, parece que el que era mas perjudicado por el sistema de jerarquizacion
social basada en la mayor o menor proporcion de sangre blanca que uno pretendia o
aparentaba tener, era el zambo, pues no llevaba ninguna gota de sangre blanca que
“redimiera” su ascendencia “inferior”. Por estas razones, y otras vinculadas al medio
social en que se engendraba, el zambo parece estar asociado con una condiciéon de
marginalidad, tanto socio-econ6mica como cultural.

“Zambaje” y marginalidad

La marginacion de los zambos3¢® se debe, pues, a varios factores. Primero,
provenian de los dos sectores més bajos de la sociedad colonial, por lo que muchos de
ellos heredaban la condicion servil de los negros o de los indios: esclavo o tributarios?.
No aceptaban siempre esa fatalidad sino que muchas veces optaban por escaparse y
refugiarse en zonas de acceso dificil, formando de esta manera poblaciones
marginales o reuniéndose con las ya existentes38. En el caso de que provinieran de
padres libres, solian pertenecer a las capas mas bajas de la poblacion urbana o peri-
urbana, viviendo de oficios serviles o vagando sin ocupacion fija de un lugar a otros9.
Por otra parte, puesto que en los centros coloniales se ejercia un control importante
para evitar los contactos interraciales4°, ocurria a menudo que el zambaje se llevara a

351d., p. 89-90, (cap. 5, § 3).

36 De “zambaje”, término utilizado por la antropdloga colombiana V. GUTIERREZ DE PINEDA,
op. cit., p. 182.

37 Por el principio de que “un vientre esclavo engendra esclavo”, los zambos con madres negras
esclavas nacian esclavos (Miguel ACOSTA SAIGNES, Vida de los esclavos negros en Venezuela (1962),
Valencia, Vadell Hermanos, 1984, p. 310). Cuando eran hijos de indias de encomienda, en teoria
tenian que pagar tributo como los indios (CR 576 del 27/4/1594. Publicada en E. OTTE, op. cit., 11,
p. 304 ; véase también la CR del 2 de mayo de 1563. Recopilacién de las Leyes de Indias (1680), 3. t.,
Madrid, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales-Boletin oficial del Estado, 1998, II, p. 212,
libro 6, titulo 3, ley 21).

38 Que fuesen negros, zambos o mulatos esclavos, o indios, mestizos o zambos tributarios, la fuga fue
desde el principio el principal medio de emancipacion y de lucha contra el sistema de explotaciéon. En
la provincia de Caracas, que se convirti6 en fechas tempranas en zona esclavista, y donde los indios
caribes resistieron mucho tiempo a la colonizacion espafnola, se formaron desde finales del siglo XVI
poblaciones rebeldes e independientes, ya negras o indias, ya mixtas. Véase las Actas del Cabildo de
Caracas, donde se registran a menudo quejas de vecinos contra los perjuicios causados por esos
grupos (Sesiones del 277 de abril de 1592, del 1 de octubre de 1593, del 19 de octubre de 1596, Mario
BRICENO IRAGORRY (ed.), Actas del Cabildo de Caracas, I, 1573-1600, Caracas, Elite, 1943, p. 186,
p. 296-297, p. 444-445; Sesion del 28 de julio 1653, Guillermo MENESES (ed.), Actas del Cabildo de
Caracas, VIII, 1650-1654, Caracas, Tipografia Vargas, 1966, p. 258-262).

39 Cf. Cédula Real del 16 de Agosto de 1607 “que los mulatos y zambaigos sean criados en buenas
costumbres y estén sujetos y ocupados en trabajos y oficios de provecho” (publicada en Richard
KONETZKE, op. cit., I1, p. 134-135).

40 El principio general era que los “negros se casen con negras” (CR del 26 de octubre de 1541,
publicada en R. KONETZKE, op. cit., I, p. 210). Ademas, la ley del 17 de diciembre de 1541, reiterada el
3 de septiembre de 1580 (publicada en Id., I, p. 213), prohibio6 a los negros que entrasen en los pueblos
de indios por su mala influencia y abusos contra los indios e indias. El 19 de noviembre de 1551, otra

12



cabo en las zonas marginales, a partir de la unién més o menos voluntaria entre
negros cimarrones e indios independientes o rebeldes4. En estas condiciones, las
probabilidades de que los zambos vivieran al margen del sistema y ejercieran
actividades ilegales y delictuosas eran muy grandes, por no tener ellos muchas otras
alternativas o perspectivas de ascenso social. Asi pues, resulta que en el siglo XVIII,
se habian formado en Nueva Granada numerosos focos de grupos rebeldes indo-
africanos, que vivian en margen del modelo cultural y econémico impuesto por el
mundo dominante42.

Parece que la situacién era especialmente preocupante en las sabanas del Caribe y
en las llanuras aluviales de la provincia de Cartagena, donde grupos de negros e
indios y sus descendientes desafiaban constantemente el poder colonial, robando y
saqueando las haciendas, las mercancias y los pueblos, y practicando el contrabando.
Ademas, esos grupos vivian alejados de las normas de vida cristiana, asunto que se
consideraba de suma gravedad. Ante los perjuicios que estos grupos causaban y la
impotencia de las autoridades para neutralizarlos, se decidi6 comisionar a un
religioso para que intentara “reducirlos a vida politica”, como se solia decir entonces.
Aquel religioso fue el padre Joseph Palacios de la Vega. Lleg6 a Cartagena de Indias
en 1783 con el fin de llevar a cabo una actividad misionera. Desde el 18 de junio de
1787 hasta el 12 de febrero de 1788, recorri6 gran parte de la provincia de Cartagena
en busca de esos grupos, apuntando en su Diario de Viaje sus peripecias e
impresiones43.

El testimonio del Padre Palacios de la Vega confirma que ese poblamiento
marginal se componia en su mayoria de zambos. Palacios de la Vega cuenta que en la
madrugada del 6 de septiembre de 1787, entr6 con su embarcaciéon por el Cafio del
Barro (rumbo al Cauca) y divisé “cuatro ranchos bien armados”, que estaban vacios
en el momento en que lleg6. Preguntd a sus auxiliares a quién pertenecian esas
viviendas y “[le] respondieron tenian noticia eran de cuatro zambos ayapelanos y que
estos vendian el tabaco por alto en la misma villa”44 El 8 de septiembre, siguiendo su
navegacion por el rio Cauca, se enter6 de que “arriba de la Ladera de Paba, habia
muchos zambos de San Sebastiin de Madrid levantados con armas que tenian
muchas mujeres”45. Tres meses después, el 19 de diciembre de 1787, lleg6 al sitio de
La Palizada donde vivia un grupo en el que “todos eran zambos y negros y algunos
mulatos™#6. En este contexto, no es nada sorprendente que el bandolero mas temido
de la region fuera un zambo, Antonio Lopez, descrito por Palacios de la Vega como un

Cédula afirmaba que “muchos negros tienen a las indias por mancebas, o las tratan mal y tienen
opresas”y pedia que dichos negros fueran castigados (publicada en Ibid., I, p. 290-291).

41 Precisamos que aquella uniéon era més o menos voluntaria porque muchas veces los negros
cimarrones formaban poblaciones indo-africanas capturando mujeres indigenas (Cf. V. GUTIERREZ
DE PINEDA, op. cit., p. 182-185).

42 En Colombia, esos focos se encontraban principalmente en Uraba, el Choco, la provincia de
Cartagena y en la Guajira (V. GUTIERREZ DE PINEDA, op.cit., p.183-184); en Venezuela, se
encontraban sobre todo en la provincia de Maracaibo, en la de Coro, en los valles occidentales y
centrales de la cordillera costeiia, en la costa caribe y en los Llanos (c¢f. Federico BRITO FIGUEROA, El
problema Tierra y Esclavos en la historia de Venezuela (1973), Caracas, Universidad Central de
Venezuela, 1985; J. M. RAMOS GUEDEZ, op. cit.).

43 Joseph PALACIOS DE LA VEGA, “Diario de Viaje: entre los indios y negros de la provincia de
Cartagena en el Nuevo Reino de Granada, 1787-1788”, ed. de Juan David Zambrano Valencia y al.,
Lemir, 4, 2010, p. 797-868, p. 798 (presentacion).

44 1d., p. 816-817 (nota 40).

45 Ibid., p. 822 (nota 43).

46 Ibid., p. 860 (nota 150).

13



“mulato de indio”47, jefe de una rochela48 de zambos, negros y mulatos en las Laderas
de Judas49. El Padre Palacios de la Vega cuenta desde su nota 51 a 76 como logro, tras
muchos esfuerzos, reducir a ese grupo y aprisionar al dicho Antonio Lopez, en un
relato con fuerte matiz providencialistase.

En el Diario de Palacios de la Vega, esos zambos son descritos como barbaros
empedernidos, maximos representantes de un modo de vida considerado como
extremadamente salvaje y que el poder pretendia erradicar a toda costa. Por ejemplo,
se dice de Antonio Lopez que “no le habian visto ni oido decir entraba en la iglesia
todo el tiempo que alli moraba”s!. En cuanto a los zambos ayapelanos, Palacios de la
Vega afirma que vivian en situacion de pecado absoluto: rapto y violacion de
mujeres52, adulterio, rechazo del bautismo para ellos y sus criaturas, etc. Asi es como
cuenta su encuentro con las concubinas forzadas de los zambos:

Me apresuré rompiendo monte con pecho, manos y cara hasta que divisé una mujer en cueros,
solo con un trapo, peor que jerga, en las pudencias. Quiso ocultarse en el monte pero la detuve
con carifio. Era de edad como de veintian afios. Le pregunté qué hacia alli y en aquella
disposicion. Me respondié que estaba con otras cinco mujeres y sus hijos, que eran mujeres de
aquellos zambos de aquellos ranchos que habia dejado atras. Les pregunté si eran casadas y me
dijeron que no, que ella estando lavando un dia en la boca de Sejebe, venia en la barqueta el
indio Savaleta y la hizo embarcar; que su madre lo mandaba para que llegase mas pronto a su
casa. Que asi que se embarcd, en lugar de llevarla a su casa, la sac6 al medio de la ciénaga y que
alli la desflor6. Que porque lloraba la queria botar al agua y, ella, por no morir en sus manos,
call6. Que a los dos dias la trajo con las otras mujeres que también eran muchachas hurtadas.
Que ella habia parido dos muchachitos y que se habian muerto sin bautismo ya de edad, y que
los habian botados al cafio. Que las otras tenian sus hijos, pero sin bautizar todos. Que no
habian vuelto a entrar en la iglesia seis afios habia, ni visto hasta entonces mas gente que los
zambos. Le pregunté como se llamaba el suyo y me respondié que ella no tenia ninguno, y que
todos pecaban con ella y las otras, pero que él que la engafi6 le llamaban el tio Santiagoss.

Al final de la época colonial, el zambo representaba ya en el imaginario colonial la
categoria de gente mas vil y baja de la sociedads4, tanto por los principios de
jerarquizacion socio-racial evocados mas arriba como por las condiciones de vida
marginales en que solian evolucionar. A este respecto, un viajero francés recogié a
principios del XIX lo que se pensaba comunmente de los zambos en las tierras

47 Ibid., p. 826 (nota 53).

48 “Poblacién aislada que no obedece a la autoridad espafiola” (ibid., p. 801, nota de pie de pagina).

49 Ibid., p. 825 (nota 51), p. 831 (nota 65).

50 Ibid., p. 825-836.

51 Ibid., p. 825 (nota 51).

52 La practica de la captura de mujeres era muy frecuente entre aquellos grupos: Ibid., p. 822, 866. Eso
significa que esos grupos zambos a su vez se mestizaban y se transformaban.

53 Ibid., p. 817-818 (nota 41).

54 Se puede incluso afirmar que los indios y negros eran reputados mas honrados que los zambos,
siempre que fueran catélicos por supuesto. El indio, aunque originario del grupo vencido, podia
reivindicar ser hijo de legitimo matrimonio (cosa rarisima en el caso de los zambos) y ser libre de
“mala raza” (véase M. ACOSTA SAIGNES, op. cit., p. 236-237); en cuanto al negro, aunque de “mala
raza”, podia prevalecerse de ser “puro” e hijo de legitimo matrimonio. Se han registrado en la tradicion
oral afro-venezolana expresiones de orgullo negro frente a las demas castas. El poeta Rafael Angarita
Arvelo, inspirado por dicha tradicion escribe: “Soy negro porque es preciso, porque negro fue papa,
quiere decir que mama4, no falt6 a su compromiso” (citado par Carlos SISO, La formacién del pueblo
venezolano. Estudios sociolégicos (1939), 2 t., Barcelona, Producciones Editoriales, 1982, I, p. 351).
Carlos Siso también recogi6 un canto que se entonaba durante las celebraciones: “¢Blancos codiciosos?
iNo pueden faltar! ¢Indios borrachines? ino pueden faltar! ¢Zambos lambe lanza? ino pueden faltar!
¢Negritos? iHijos de Maria Santisima! iAmén, amén, amén!” (testimonio de Guadalupe Blanco,
esclava de la familia Josefa Tovar de Blanco — C. SISO, op. cit., I, p. 447).

14



neogranadinas: “En esa metrépoli, la palabra zambo es sinonimo de pillo, holgazan,
mentiroso, impio, ladrén, cobarde, asesino, etc. De diez crimenes que se cometen en
la provincia, ocho se dice, son cometidos por zambos55”. Asi pues, por todas las
razones ya evocadas, el zambo era sin duda un personaje dotado de un alto potencial
subversivo. Muchas veces, ese potencial subversivo no superaba las actividades de
bandolerismo o el vagabundeo. Sin embargo, también ocurria a veces que algunos
zambos, probablemente movidos por las repetidas vejaciones y humillaciones que les
habia infligido el poder colonial, fomentaran auténticas rebeliones organizadas
contra el sistema de dominaciéon espanol. En 1732, el zambo Andrés Lopez del
Rosario, apodado Andresote, esclavo cimarrén oriundo de Valencia que se habia
refugiado en un cumbes® de los valles occidentales de la cordillera costefia, encabez6
una rebeliéon de negros, indios y mestizos contra la esclavitud y las desigualdades, la
cual dur6é dos anos y fue reprimida a duras penas gracias a la intervenciéon de los
capuchinoss’. En 1795, el zambo José Leonardo Chirinos, hijo de un esclavo y de una
india libre, desencaden6 una amplia y virulenta insurreccion contra la esclavitud y las
injusticias raciales en la provincia de Coro, respaldada por esclavos, indios y mestizos
de toda indoless.

Estas categorias de mestizo, indio, blanco, mulato, zambo, pardo, cuartero6n,
tercerdn, etc., que hemos venido mencionando hasta ahora, se siguieron utilizando
hasta el final de la época colonial. Sin embargo, debemos preguntarnos hasta qué
punto ese sistema clasificatorio, por muy detallado y fino que fuera, podia describir
de manera satisfactoria una realidad social y étnica que el mestizaje, por su
dinamismo intrinseco, iba transformando incesantemente. Por lo tanto, en muchos
casos, esos términos no tenian mas que un valor aproximativo o indicativo. Lo hemos
visto con la expresion “mulato de indio”, empleada por Palacios de la Vega para
referirse a Antonio Lopez, expresion que se contenta con identificar globalmente un
tipo de mezcla (el de un linaje de mulato con otro de indio) pero sin precisar su
grado, por ejemplo. Todo esto significa que el poli-mestizaje generalizado ponia
lentamente en peligro el principio clasificatorio en que se apoyaba la sociedad
colonial, después de haber contribuido a declinarlo y desarrollarlo. La creciente
dificultad para clasificar y distinguir a los miembros de la sociedad iba a poner
inevitablemente en peligro los fundamentos socio-juridicos en que se apoyaba el
sistema colonial.

Mestizaje y demografia

El poli-mestizaje prolongado actiia simultaneamente en dos direcciones opuestas.
A la par que va creando diversidad étnica, también va contribuyendo a neutralizar
paulatinamente las diferencias para hacerlas converger hacia un tipo humano
bastante homogéneo, en este caso fruto de la mezcla entre blancos, indios y negros.
En el ambito demografico, en Nueva Granada, esto se manifestaba a finales de la

55 Jean Joseph DAUXION LAVAYSSE, Vigje a las islas de Trinidad, Tobago, Margarita y a diversas
partes de Venezuela en la América Meridional (1813), trad. de Angelina Lemmo, Hilda T. de
Rodriguez, Caracas, UCV, 1967, p. 232-233. Publicado en J. M. RAMOS GUEDEZ, op. cit., p. 628-631.
Aqui se refiere a Venezuela.

56 Poblado o asiento formado por esclavos cimarrones (J. M. RAMOS GUEDEZ, op. cit., p. 183).

57 Expediente sobre el fuerte de Tucacas y Compania Voluntarios de San Felipe, AGI, Sevilla. Santo
Domingo 784. Citado por F. BRITO FIGUEROA, op. cit., p. 209-211.

58 Carta al rey de la Audiencia de Caracas, Caracas, 28-6-1795. Citado por J. M. RAMOS GUEDEZ
2001, op. cit., Apéndice, doc. 61, p. 532-533 ; F. BRITO FIGUEROA, op cit., p. 232.

15



época colonial a través de dos fenémenos claves: la absorcion casi total de la
poblacion indigena por la masa mestiza por un lado; y por otro, la presencia
mayoritaria de una masa mestiza dificil de identificar con un tipo preciso de
mestizaje, lo cual implicada la necesidad de reunir en una sola categoria amplia a
todos los poli-mestizos. En ambos casos, estos fendmenos revolucionaron el edificio
social y juridico en que se apoyaba la colonia. Veamos en qué sentido.

El fenomeno de absorcion casi total de la poblacién indigena por la masa mestiza
tendi6 a poner en tela de juicio la politica de segregacion racial impuesta por las
autoridades desde el siglo XVI. Esta se habia justificado en aquella época como una
medida de proteccion y conservacion de la poblacién indigena, y también como una
manera de mantener el dualismo sistematico en que se edifico la colonia: pueblo de
espafioles contra pueblo de indios59. Varias Cédulas reales se promulgaron a partir
del segundo tercio del siglo XVI para prohibir a los no-indios que entrasen o
residieran en los pueblos de indios®°. En Nueva Granada, hubo varios intentos para
difundir y aplicar estas leyes. Por ejemplo, el 21 de enero de 1558, a peticion del
protector de indios, la Audiencia de Santa Fe de Bogot4 pidi6 que “ningin indio
ladino, ni mestizo, ni negro, ni mulato, no entre ni esté de asiento en ningtin pueblo
de indios del distrito desta Audiencia, por via de vecindad, ni por otro color”s!. Por
otra parte, el corolario de estas leyes fue la formacion de congregaciones de indios
donde estos pudieran gozar de amplias tierras y debieran vivir bajo la vigilancia de
los misioneros y de un corregidor, alejados de las otras capas de la sociedad. Estas
congregaciones fueron conocidas bajo el nombre de resguardos en Nueva Granada
(Colombia), término que originalmente designaba las tierras de esas comunidades®z2.
Muchos de esos resguardos se formaron bajo el mandato de Antonio Gonzalez como
presidente de la Audiencia de Santa fe en la década 1590, y parece que en los
primeros afios trajeron buenos resultados en materia de proteccion y aislamiento de
la poblacion indigena®3. Sin embargo, con los anos, esas comunidades no lograron
resistir a la presion demogréfica, social y econémica de los blancos, negros, mestizos
y zambos, con lo cual los pueblos de indios terminaron siendo invadidos por los no-
indios, favoreciendo la mezcla y fusion de poblaciones®4.

A mediados del siglo XVIII, en 1755, el oidor decano de la Audiencia de Santa Fe,
Andrés Verdugo y Oquendo, emprendi6 un viaje por la provincia de Tunja, con el fin
de “visitar” sus pueblos indigenas, es decir inspeccionar el estado y composicion de su
poblacion. El visitador pudo comprobar en esa ocasion que entre la época de la
ultima encuesta realizada alli en 1635-1636 por Juan de Valcarcel, y lo que él
descubrié 120 anos después, la situacion demografica de una de las regiones
neogranadinas con mayor densidad y proporcién de indigenas habia cambiado
radicalmente. De los 42.334 indios, repartidos en 59 pueblos, que habia en la época
de Valcarcel, solo quedaban 22.543 segin los célculos de Verdugo y Oquendo, para
37.685 residentes no-indios en dichos resguardos, o sea que las castas representaban
ya el 63% de la poblaciéon total de esos 59 pueblos de la provincia de Tunja®. En

59 M. MORNER, op. cit., p. 63-64.

60 CR del 24/04/1550 (Recopilacién 1998, p. 266-267, libro 6, titulo 9, ley 14. Reiterada 9 veces); CR
del 2/05/1563 (Id., p. 21, libro 6, titulo 3, ley 21); CR del 21/11/1600 (Ibid., libro 6, titulo 3, ley 24).

61 Citado por M. MORNER, “Las comunidades indigenas y la legislacion segregacionista en el Nuevo
Reino de Granada”, Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 1, 1963, p. 63-88, p. 65.

62 Id., p. 63.

63 Ibid., p. 68.

64 Cf. Ibid., p. 69-73.

65 Ibid., p. 74.

16



cuanto al pueblo de Sogamoso, uno de los cacicazgos mas emblematicos de la época
prehispanica, solo quedaban 636 indios para 2112 no-indios%6. El corolario de ese
desequilibrio demografico era, segin las propias palabras del visitador, “la poca, o
ninguna utilidad” de “las grandes tierras” de los resguardos para los indios, por “el
corto namero a que [ellos] han venido”, y por “los muchos arrendatarios de espanoles
y mestizos” que alli vivian®7. Dicho de otra manera, las cantidades de tierra de que
disponian los indios eran desproporcionadas con respecto a sus necesidades efectivas
debidas a su disminucion demogréfica, y la practica que el visitador encontro de facto
fue que los indios arrendaban la mayoria de sus tierras a blancos y mestizos. Dadas
esas circunstancias, Verdugo y Oquendo lleg6 a proponer en su informe la posibilidad
de que los no-indios permanecieran o residieran en pueblos de indios, propuesta que
constituia una auténtica revoluciéon en la tradiciéon juridica colonial. Justicaba esta
propuesta por la necesidad de adaptarse a la nueva realidad social:

Aunque los referidos arrendamientos, y el vivir los blancos y mestizos en los resguardos, y
pueblos de los indios, es contra las disposiciones legales, y determinaciones de las antiguas
visitas [...], se han mudado tanto las cosas desde la Gltima visita de la jurisdiccién de Tunja,
hasta la presente que he hecho, en que ha pasado un siglo y veinte afios, cuyo dilatado tiempo ha
mudado tanto las cosas y con especialidad la circunstancia del gran nimero de gente blanca que
se ha aumentado, y el corto nimero a que han venido los indios, y los muchos casamientos que
hay entre estos y aquella gente, que tuve por injusto, y imposible practicar aquella cohersion,
licita en aquellos tiempos, y me pareci6 mas conveniente ir restringiendo las tierras de los
resguardos méas apartados de los pueblos para que reduciéndose mas cercanos, los indios de
ellos pudieren ser mas doctrinados y administrados, y que los vecindarios tuviesen alguna més
extensionos.

Como consecuencia de esta visita y de la actuacion de Verdugo y Oquendo, se llevo
a cabo en la provincia de Tunja un proceso de disminucién y fusion de pueblos
indigenas a favor de los pobladores no-indios, llamados “vecinos”®. Por ejemplo, el
Consejo de Indias aprobd la ereccién de una parroquia de espafoles en Zipaquira
donde antiguamente se encontraba un pueblo de indios, y el traslado de los pocos
indios restantes a otra poblacién, por ser imposible “expeler los blancos, mestizos y
mulatos que contra derecho habitaban [alli], sin que se arruinase aquella
poblacion”7°. Sin embargo, a pesar de la convivencia de facto que se producia desde
tiempos remotos entre indios y no-indios y de la ineficacia de las leyes y medidas de
segregacion, varios funcionarios siguieron reacios ante cualquier tipo de cambio en
esas materias7t. Uno de ellos era el protector de indios, el criollo Francisco Antonio
Moreno y Escandén72. Sin embargo, algunos afnos mas tarde, éste cambi6 de parecer
tras haber realizado un viaje de visita por las provincias de Tunja y Santa Fe, ahora

66 M. MORNER, La corona espariola y los fordneos en los pueblos de indios de América, Estocolmo,
Almgvist och Wiksell, 1970, p. 283.

67 Andrés VERDUGO Y OQUENDO, “Informe del visitador real don Andrés Berdugo y Oquendo sobre
el estado social y econémico de la poblacién indigena, blanca y mestiza de las provincias de Tunja y
Vélez a mediados del siglo XVIII (1757)”, Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 1,
1963, p.131-196, p.151. El documento original se encuentra en el Archivo General de la
Nacién/Bogota. Visitas Boyaca 7, f. 1-85.

68 Id., p. 155.

69 Francisco Antonio MORENO Y ESCANDON, Indios y mestizos en la Nueva Granada a finales del
siglo XVIII, ed. de German Colmenares, intr. de Jorge Orlando Melo, Bogot4, Fondo de promocion de
la cultura del Banco Popular, 1985, p. 26 (introduccién); M. MORNER, art. cit., p. 75.

70 Consulta del Consejo de Indias (7/07/1759). AGI/S, Santa Fe, 292; 547. Citado por Magnus
MORNER, art. cit., p. 75-76.

71 Cf. M. MORNER, art. cit., p. 76-77.

72 Francisco A. MORENO Y ESCANDON, op. cit., p. 27 (introduccién).

17



con la funcién de fiscal de la Audiencia de Santa Fe. En su informe general del 18 de
noviembre de 1778, Moreno y Escand6n describi6 el triunfo rotundo del mestizaje en
detrimento de la poblacién india y reconocio la necesidad de adaptar la legislacion a
estas nuevas circunstancias.

Moreno y Escandoén escribié que “son muy raros los indios puros”, y que “casi no
hay pueblo de indios donde no sea mayor el nimero de vecinos espafoles o de gentes
de color”73. Por eso, a raiz de tal situacion que habia descubierto con sus propios ojos,
vino a adoptar posiciones similares a las que tuviera Verdugo y Oquendo dos décadas
antes:

No obstante de que las leyes prohiben estrechamente que en los pueblos de indios vivan
espafnoles y gentes de color, no me he atrevido a decretar su expulsion, [...] porque seria
sacrificar muchos miles de vasallos que viven entre indios y perecerian sin tener un palmo de
tierra donde radicarse ni facultades con que establecerse y mantener sus familias, que no parece
conforme a equidad ni a las piadosas intenciones de su Majestad se arruinen, como que a todos
proteje y en todos ejercita los oficios de verdadero padre74.

Moreno y Escandén llegé incluso al extremo de desear que todos “los indios se
espanolizasen”, ya que seguin él eso representaria un provecho para la Monarquia
espanola’s. Independientemente del hecho de determinar si esas propuestas
representaran o no un perjuicio para los indios, lo que nos interesa observar es que
estos testimonios comprueban de manera inequivoca el caracter ineficaz y anticuado
de las leyes de segregacion, asi como los avances ineluctables del proceso de mestizaje
y aculturacion, cuyo efecto fue, por lo tanto, la transformacién del indigena en
mestizo. En Venezuela, la situaciéon no era diferente. Alejandro de Humboldt comenta
que aparte de las regiones guyanesas y amazonicas donde la ocupaciéon europea era
todavia muy reciente, “los indios van desapareciendo gradualmente como raza
aparte, o sea que en la masa conjunta de la poblacion estan representados por los
mestizos y los zambos, cuyo niimero crece de modo incesante”76.

La otra consecuencia clave de la generalizacion del mestizaje fue la puesta en
peligro del sistema de distinciones raciales. Como ya hemos dicho, aunque las
etiquetas socio-raciales se siguieran empleando hasta el final de la época colonial,
como lo ilustra la cita de Humboldt, la situacion demografica de Nueva Granada era
mucho mas compleja de lo que esos términos pudieran expresar. Primero, la
diversificacion y multiplicacion de las categorias de mestizos, aunque dieran
nacimiento a una serie de términos, hizo que con el tiempo fuera imposible
discernirlas con precision. Es lo que afirma Antonio de Ulloa tras su estancia en
Cartagena de Indias, tras haber expuesto su tabla de términos:

Estas son las Castas mas conocidas, y comunes; no porque dexe de haver otras muchas, que
provienen de la union de unos con otros, y son de tantas especies, y en tan grande abundancia,
que ni ellos saben discernirlas?’.

73 Citado por J. O. MELO (Id., p. 31).

74 F. A. MORENO Y ESCANDON 1985, op. cit., p. 539. El documento original se titula “Visita de
Francisco Antonio Moreno y Escandén. Partido de Turmequé (septiembre de 1778)” (AGI/S, Santa Fe
595, folio 768).

75 Citado por J. O. Melo (Ibid., p. 31, introduccion).

76 A. de HUMBOLDT op. cit., p. 145 (cap. 15).

77J. JUAN, A. de ULLOA, op. cit., I, p. 42 (Primera Parte, Libro I, cap. 2, §66). Subrayado nuestro.

18



Asi pues, no se pudo encontrar una solucion a este problema que no fuera la de
agrupar a todos los poli-mestizos en una categoria global, llamada “castas” y “libres”
en Colombia, o “pardos” en Venezuela. Por otra parte, las miultiples distinciones de
grados de mestizaje que hacian los neogranadinos nunca pudieron obtener un
reconocimiento pleno en el marco de la legislacion colonial. De hecho, el poder,
aunque conociera estas distinciones, solo reconocia al final de la época colonial cinco
estatus: blanco, mestizo, libre/casta/pardo, indio, esclavo. Dicho de otra manera, la
hiper-estratificacion socio-racial fue, mas que todo, un fenomeno social. Por
afiadidura, no olvidemos que nunca hubo en la América espanola una coincidencia
perfecta entre la “calidad” otorgada legalmente a tal o cual individuo, y su origen
efectivo. Al contrario, el proceso de clasificacion étnica debe interpretarse como el
resultado de un acto performativo de negociacion entre el representante de la
autoridad y el interesado en un momento y circunstancias determinadas?8. Dicho de
otra forma, se tomaban en cuenta varios criterios a la hora de atribuir una calidad: el
color de la piel, la condicion social, el tipo de union (legitima o no), la lengua que uno
hablaba, el traje que utilizaba, la comunidad en que se habia criado, la capacidad que
tenia para probar su ascendencia, etc. Por consiguiente, en la segunda mitad del
siglo XVIII, los mestizos de piel clara y de legitimo matrimonio, sin ascendencia
africana, eran generalmente clasificados como blancos. Gumilla sefiala que una bula
papal de Clemente XI (1700-1721) de principios de siglo XVIII otorgaba a los
cuarterones y octavones de indios la calidad de blanco79. Otros mestizos podian ser
identificados como “mestizos puros”, o también con la masa de los “libres”, si su
origen familiar, social y racial era mas dudoso o su color més oscuro, o con los indios,
si se habian criado en comunidades indias. Los zambos podian nacer esclavos, o bien
vivir con los indigenas tributarios, o incluso verse identificados con los libres si no
provenian de ninguno de estos dos grupos. Y asi sucesivamente. Por lo tanto, la
nocion de calidad debe interpretarse como un juego de interacciones entre varios
factores tanto étnicos y fisicos como socio-econémicos y culturalesse. Es decir que
ademaés del caracter mayoritario y diverso del grupo mestizo, el proceso de mestizaje
se encontraba en una etapa muy avanzada dentro de cada grupo identificado como
“puro”. A este fenémeno, le hemos dado el nombre de “interpenetraciéon étnica”,
mediante el cual cada grupo supuestamente “puro”, aunque conservara una identidad
socio-cultural propia (espafiol, indio, negro), perdi6 poco a poco su homogeneidad
étnicadt. Asi pues, ese sistema de jerarquizacion socio-racial, al cual el término
tradicional de “sociedad de castas” dio de manera equivocada una imagen de fijeza e
impermeabilidad, era en realidad extremadamente evolutivo, permeable y movedizo,
y, por tanto, muy fragil. En efecto, un sistema clasificatorio que se apoyaba en
criterios distintivos tan diversos y aleatorios, y continuamente trastornado ademas
por los progresos del mestizaje, no podia sino llegar al colapso. Los movimientos
independentistas, al proclamar la igualdad de todos los ciudadanos sin distincion de
color o raza, no hicieron sino ratificar un estado de hecho caracterizado por un
mestizaje generalizado que constituia ya la identidad de los pueblos neogranadinos.

78 Cf. Joanne RAPPAPORT, “Mestizaje y letramiento en el Nuevo Reino de Granada”, Didlogo Andino,
46, 2015, p. 9-26, p. 11-12.

79 J. GUMILLA, op. cit., 1944, 1, p. 73-76 (cap. 5).

80 Cf. Rafael LOPEZ SANZ, “Parentesco y clase/color en Venezuela e Iberoamérica: Teoria y Método”,
Boletin Antropoldgico, vol. 1, 51, enero-abril de 2001, p. 19-30.

81 S, KASMI, op. cit., p. 55.

19



Conclusion

En definitiva, los testimonios de los viajeros constituyen una fuente muy valiosa a
la hora de estudiar un fen6meno social y cultural tal como el mestizaje. Nos sirven de
fuentes de confirmacién, enriquecimiento y matizacion de las otras fuentes que son
principalmente documentos de archivo (Cédulas reales, Cartas de gobierno,
Informes, Pleitos, Memoriales, etc.). Segin los casos, permiten ampliar ciertos
aspectos relacionados con dicho fenomeno, en particular en virtud de su capacidad
para describir la realidad de las mentalidades e imaginarios sociales desde un punto
de vista relativamente exterior.

En muchos casos, comentaron y describieron el fenémeno que nos interesa de
manera pertinente y acertada. Las tablas de términos recogidas por Ulloa y Gumilla
reflejan la manera como los neogranadinos adaptaron su sistema de organizacion
social a los progresos del “poli-mestizaje”. Por otra parte, estos dos viajeros, asi como
Alejandro de Humboldt, también comprendieron que la calidad de cada
neogranadino constituia la base de su mayor o menor respetabilidad social. El Padre
Palacios de la Vega, por su parte, tuvo el mérito de adentrarse en un mundo cultural y
social que se desarrollaba al margen de los centros coloniales, y que constituia un
auténtico proceso de poblamiento paralelo e independiente. Por fin, los visitadores,
Verdugo y Oquendo por una parte, Moreno y Escandén por otra, fueron unos de los
primeros funcionarios quienes actuaron como pioneros en el proceso de toma de
conciencia del triunfo del mestizaje y de la necesidad de adaptar el marco legislativo y
administrativo a la nueva realidad social.

Por fin, nos parece que los relatos de viajeros, por su caracter subjetivo y libre,
tienen un valor parecido al de las crbonicas que, méas allad del asunto de su mayor o
menor historicidad o fiabilidad, representan una puerta privilegiada de acceso al
analisis de las mentalidades e imaginarios socio-culturales, aspectos claves en el
marco de los estudios de civilizacion. Por eso, a nuestro parecer, merecerian ser
objeto de més atencion y consideracion de lo que ha sido el caso hasta ahora.

20



Bibliografia

Sources primaires (documents d’archives, chroniques, récits, textes de
lois)

AGUADO, Pedro de, Historia de Venezuela (1582), 2 vols., Madrid, Real Academia de
la Historia, 1950, II.

BRICENO IRAGORRY, Mario (ed.), Actas del Cabildo de Caracas, I, 1573-1600,
Caracas, Elite, 1943.

GUMILLA, Joseph, El Orinoco ilustrado (1741), 2 vols., prologo de José Rafael
Arboleda, Bogota, Editorial ABC, 1944.
—, El Orinoco ilustrado (1741), Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1963.

HUMBOLDT, Alejandro de, Vigjes a las regiones equinocciales del nuevo continente.
II, Del Orinoco al Amazonas (1804), trad. de Lisandro Alvarado, Caracas,
Ministerio de Educacion, 1956.

JUAN, Jorge, ULLOA, Antonio de, Relacion histérica del viaje a la América
meridional (1748), 2 t., edicion y introduccion de José Merino Miguel Rodriguez
San Vicente, Madrid, Fundacion Universitaria Espafola, 1978.

KONETZKE, Richard (ed.), Coleccion de documentos para la formacion social de
Hispanoamérica. 1493-1810, 4 vols., Madrid, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, 1953-1962.

LOPEZ DE VELASCO, Juan, Geografia y Descripcién de la Indias, (1571-1574),
Madrid, Atlas, 1971.

MENESES, Guillermo (ed.), Actas del Cabildo de Caracas, VIII, 1650-1654, Caracas,
Tipografia Vargas, 1966.

MORENO Y ESCANDON, Francisco Antonio, Indios y mestizos en la Nueva
Granada a finales del siglo XVIII, ed. de German Colmenares, intr. de Jorge
Orlando Melo, Bogota, Fondo de promocion de la cultura del Banco Popular, 1985.

OTTE Enrique (ed.), Cedularios de la Monarquia espanola de Margarita, Nueva
Andalucia y Caracas (1553-1604). t. II, Cedulario de Nueva Andalucia y Caracas
(1568-1604), Caracas, Fundacion Boulton, 1967.

PALACIOS DE LA VEGA, Joseph, “Diario de Viaje: entre los indios y negros de la
provincia de Cartagena en el Nuevo Reino de Granada, 1787-1788”, ed. de Juan
David Zambrano Valencia y al., Lemir, 14, 2010, p. 797-868.

Recopilacion de las Leyes de Indias (1680), 3 t., Madrid, Centro de Estudios Politicos
y Constitucionales-Boletin oficial del Estado, 1998.

SOLORZANO, Juan de, Politica indiana (1647), 5 vols., Atlas, Madrid, 1972, 1.

21



VERDUGO Y OQUENDO, Andrés, “Informe del visitador real don Andrés Berdugo y
Oquendo sobre el estado social y economico de la poblacion indigena, blanca y
mestiza de las provincias de Tunja y vélez a mediados del siglo XVIII (1757)”,
Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 1, 1963, p. 131-196.

Appareil critique

ACOSTA SAIGNES, Miguel, Vida de los esclavos negros en Venezuela (1962),
Valencia, Vadell Hermanos, 1984.

ALMARZA, Angel, “La limpieza de sangre en la Provincia de Caracas durante el
siglo XVIII”, Boletin de la Academia Nacional de la Historia, octubre-diciembre
de 2004, p. 127-160.

ALMECIJA, Juan, La familia en la Provincia de Venezuela, 1745-1798, Madrid,
Mapfre, 1992.

BONNIOL, Jean-Luc, “La couleur des hommes comme principe d’organisation
sociale”, Ethnologie francaise, 4, octubre-diciembre de 1990, p. 410-418.

BRITO FIGUEROA, Federico, El problema Tierra y Esclavos en la historia de
Venezuela (1973), Caracas, Universidad Central de Venezuela, 1985.

CHACON, Zully, “Blancos limpios’ sin hediondez de pecado (tierra e injuria)”,
Boletin de la Academia Nacional de la Historia, octubre-diciembre de 2005,
p- 87-106.

—, “La aristocracia del color: la desigualdad de castas”, Boletin de la Academia
Nacional de la Historia, julio-septiembre de 2010, p. 83-126.

CORTES, Santos Rodolfo, El régimen de las “Gracias al Sacar” en Venezuela
durante la época hispanico, Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1978.

FIGUERA, Guillermo (ed.), Documentos para la historia de la iglesia colonial en
Venezuela, 2 vols., Caracas, Academia nacional de la Historia, 1965.

GUTIERREZ DE PINEDA, Virginia, La familia en Colombia. Un trasfondo histérico
(1963), Medellin, Ministerio de la Cultura/Editorial Universidad de Antoquia,

1997.

JARAMILLO URIBE, Jaime, “Mestizaje y diferenciacion social”, Anuario
Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 3, 1965, p. 21-48.

KASMI, Shems, Histoire des métis vénézuéliens, de Francisco Fajardo a José
Leonardo Chirinos. Métissage, société et dynamiques identitaires dans le
Venezuela colonial (1498-1795), Toulouse, 2012.

LANGUE, Frédérique, “Les identités fractales. Honneur et couleur dans la société
vénézuélienne du XVIIIe siecle”, Caravelle, 65, 1995, p. 23-37.

—, “La pardocratie ou l'itinéraire d’'une ‘classe dangeureuse’ dans le Venezuela des
XVIII et XIXe siecle”, Caravelle, 67,1997, p. 57-72.

22



LIPSCHUTZ, Alejandro, El problema racial en la conquista de América y el
mestizaje, Santiago de Chile, Editorial Andrés Bello, 1967.

LOPEZ SANZ, Rafael, “Parentesco y clase/color en Venezuela e Iberoamérica: Teoria
y Método”, Boletin Antropoldgico, vol. 1, 51, enero-abril de 2001, p. 19-30.

MARTENS, Raquel, “Matrimonio, etnia y clase social en Mérida-Venezuela (XVIII-
XIX)”, Presente y Pasado. Revista de Historia, 17, enero-junio de 2004, p. 54-76.

MORALES ALVAREZ, Juan, “La mala amistad con varias mujeres solteras y casadas
de todas las castas y colores de don Juan Vicente Bolivar”, Anuario de Estudios
Bolivarianos, 9, 2000, p. 205-214.

MORNER, Magnus, “Las comunidades indigenas y la legislacién segregacionista en el
Nuevo Reino de Granada”, Anuario Colombiano de Historia Social y de la
Cultura, 1, 1963, p. 63-88.

—, La corona espanola y los foraneos en los pueblos de indios de América,
Estocolmo, Almqvist och Wiksell, 1970.

—, Le métissage dans Uhistoire de UAmérique latine, traducido al francés por Henri
Favre, Paris, Fayard, 1971.

PINO ITURRIETA, Elias, “La mulata recatada o el honor femenino entre las castas y
los colores”, in Elias PINO ITURRIETA (coord.), Quimeras de amor, honor y
pecado en el siglo XVIII venezolano, Caracas, Planeta, 1994, p. 185-208.

RAMOS GUEDEZ, José Marcial, Contribucién a la historia de las culturas negras en
Venezuela colonial, Caracas, Alcaldia de Caracas, 2001.

RAPPAPORT, Joanne, “Mestizaje y letramiento en el Nuevo Reino de Granada”,
Didlogo Andino, 46, 2015, p. 9-26.

RINCON RUBIO, Luis, “Matrimonio, honor, clase y color en la provincia de
Maracaibo (1784-1834)”, Boletin Antropolégico, 68, septiembre-diciembre de
2006, p. 355-380.

RODRIGUEZ, Manuel Alfredo, “Los pardos libres de la colonia y la independencia”,
Boletin de la Academia Nacional de la Historia, 299, julio-septiembre de 1992,

p- 33-62.

SISO, Carlos, La formacion del pueblo venezolano. Estudios sociolégicos (1939), 2 t.,
Barcelona, Producciones Editoriales, 1982.

STRAUSS, Rafael, “Integridad de wun Indio principal”, in Elias PINO

ITURRIETA (coord.), Quimeras de amor, honor y pecado en el siglo XVIII
venezolano, Caracas, Planeta, 1994, p. 103-142.

23



