
 
 

 1 

 
 
 

Numéro 8 (1) décembre 2020 
_____________________________________________________ 

 
Écritures et représentation de l’intime 

_____________________________________________________ 
 

Un homme sous surveillance : Rousseau en ses Dialogues 
 

François RAVIEZ 
Univ-Artois, UR 4028, Textes et Cultures, F-62000 Arras, France 

 
 
Résumé 
Les Dialogues sont le récit d’une obsession : Rousseau se décrit persécuté par ses 
ennemis, victime dans sa vie quotidienne et dans sa vie d’écrivain d’ennemis prêts à 
tout pour le rendre fou et le conduire au suicide. Il imagine une conversation à trois 
personnages (Rousseau, Jean-Jacques et le Français) qui lui permet de répondre aux 
accusations et de montrer sa vraie nature. Il fait alors l’éloge de l’intimité, réponse d’un 
cœur pur aux agressions de la vie sociale, retour sur lui-même et plaisir utopique de 
vivre d’une vie essentielle et vraie. 
 
Abstract 
The Dialogues are the story of an obsession: Rousseau describes himself persecuted 
by his enemies, victim in his daily life and in his life as a writer of enemies ready to 
do anything to drive him crazy and lead him to suicide. He imagines a conversation 
with three characters (Rousseau, Jean-Jacques an the French) which allows him to 
answer the accusations and to show his true nature. He then praises privacy, a pure 
heart’s response to the aggressions of social life, a return to himself and the utopian 
pleasure of living an essential and true life. 
 
Mots clés : intimité, retour sur soi, complot, persécution, vérité, utopie 
 
Keywords : privacy, back of oneself, conspiracy, persecution, truth, utopia 
 
Plan 

Tous contre un 

Un contre tous 

L’intime comme réponse au complot 

Bibliographie 



 
 

 2 

À qui a goûté la fluidité des Confessions ou l’élégance aérienne des Rêveries, les 
Dialogues peuvent sembler rébarbatifs, indigestes, asphyxiants, soporifiques. Le 
centre du triptyque autobiographique de Rousseau est méconnu, presque maudit. Les 
trois Dialogues, sous-titrés Rousseau juge de Jean-Jacques, prennent en effet pour 
objet le complot dont il s’estime victime depuis près de deux décennies. Tout le monde, 
affirme-t-il, le persécute : les philosophes, le pouvoir, l’Église, tout Paris, toute la 
France, et, dit-il, « la ligue est universelle, sans exception, sans retour »1. Où qu’il aille, 
quoi qu’il fasse, il est observé, écouté, surveillé, menacé, agressé, ostracisé. Les trois 
Dialogues sont sa réponse : la défense et illustration d’une victime, d’un innocent, d’un 
être vertueux que l’on s’emploie à dépeindre comme un monstre. 
 

Si d’A***. [Alembert] ou D***. [Diderot] s’avisaient d’affirmer aujourd’hui qu’il a deux têtes, en 
le voyant passer demain dans la rue tout le monde lui verrait deux têtes très distinctement, et 
chacun serait très surpris de n’avoir pas aperçu plutôt cette monstruosité2. 

 

En réalité, il a effectivement deux têtes – dans le texte – et même trois têtes, car les 
Dialogues mettent en scène trois personnages : Rousseau, Jean-Jacques, le Français. 

Rousseau et le Français – c’est-à-dire l’opinion publique – discutent de Jean-
Jacques. Dans le premier Dialogue, le Français croit en la réputation exécrable de Jean-
Jacques (dans le texte : J.J.). Rousseau défend J.J. et conclut, avec le Français, qu’il 
faut aller voir J.J. et le lire avant de porter un jugement. Dans le deuxième Dialogue, 
Rousseau est allé chez J.J., il s’est invité chez lui, dans son intimité. Il lui a parlé et 
rapporte ses propos. Peu à peu, il le réhabilite. Le Français, de son côté, dans le 
troisième Dialogue, a lu J.J. et commente ses œuvres avec Rousseau. Tous deux 
finissent par conclure que J.J. est quelqu’un de délicieux qui ne mérite pas le sort qu’on 
lui inflige. 

Le texte, dont la rédaction s’étale de 1772 à 1776, est un enchevêtrement de 
raisonnements, d’arguments obsessionnels, d’anecdotes kafkaïennes et de soliloques 
paranoïdes. Jean-Jacques Rousseau s’y démultiplie non seulement en trois 
personnages, mais en images idéales et/ou infamantes de lui-même. L’énonciation y 
est mobile, fuyante, incertaine. Les développements sont interrompus, brouillés, 
creusés d’apories, empoisonnés des sophismes les plus brillants et des pétitions de 
principe les plus suspectes. Et tout cela dans la plus belle langue française du monde. 
L’auteur des Confessions (prudente périphrase) poursuit son autoportrait3 et défend, 
face à ses accusateurs et persécuteurs, les « charmes de l’intimité »4 dans un monde où 
celle-ci lui est interdite. 
 

Il faut avouer que la destinée de cet homme a des singularités bien frappantes : sa vie est coupée 
en deux parties qui semblent appartenir à deux individus différents, dont l’époque qui les sépare, 
c’est-à-dire le temps où il a publié des livres marque la mort de l’un et la naissance de l’autre5. 

                                                   
1 Et il ajoute : « je suis sûr d’achever mes jours dans cette affreuse proscription sans jamais en pénétrer 
le mystère » (Les Rêveries du promeneur solitaire, Huitième promenade, Œuvres complètes, Paris, 
Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, 1959, tome I, p. 1077). 
2 On utilise ici l’édition d’Érik LEBORGNE des Dialogues, Paris, GF Flammarion, 1999 ; ici, p. 392. 
« N’avoir pas aperçu plutôt… » : sic. 
3 Sur cet aspect des Dialogues, voir Jean STAROBINSKI, Jean-Jacques Rousseau. La transparence et 
l’obstacle, Paris, Gallimard, collection Tel, 1971, p. 216-239, « Les problèmes de l’autobiographie ». 
4 Dialogues, p. 75. « Peu propre aux grandes sociétés par son humeur timide et son naturel tranquille, il 
aima la retraite, non pour y vivre seul, mais pour y joindre les douceurs de l’étude aux charmes de 
l’intimité ». 
5 Ibid. 



 
 

 3 

 

Cette bipartition chronologique de l’être prélude à sa bipartition psychique : « J.J. 
est un homme paisible et doux », son cœur « est fait pour s’attacher », mais il publie 
des livres et devient, pour ses contemporains, « un homme dur, farouche et noir » qui 
« se fait abhorrer de tout le monde qu’il fuit et, dans son affreuse misanthropie, ne se 
plaît qu’à marquer sa haine pour le genre humain »6. Ce « monstre » – le mot revient 
à intervalles réguliers7 – est l’image sociale de J.J. : une créature fabriquée par ses 
ennemis, que Rousseau décrit avec une complaisance à la fois horrifiée et jouissive. 

L’hydre a donc quatre têtes : Rousseau, qui mène le débat sur J.J., qui lui-même est 
bicéphale : le vrai J.J., qu’il va aller voir, et le faux J.J., celui des ragots et des 
calomnies ; le Français serait une quatrième instance de parole qui évolue du faux au 
vrai J.J. sous la houlette rhétorique de Rousseau, tous les quatre étant des produits 
dérivés de Jean-Jacques Rousseau (une cinquième tête ?). 

Quelle est donc la vérité de l’auteur des Rêveries ? Pour reprendre un titre de 
Diderot, donc de l’ennemi, est-il bon ? est-il méchant ? Comment parvient-il à persister 
dans le « sentiment intime » de lui-même quand, au prisme de la page, il ne cesse de 
se diffracter ? C’est cet affrontement de l’intime et du complot que nous nous 
proposons de retracer ici. 

Tous contre un 

Le complot ne laisse en effet à Rousseau – c’est-à-dire à Jean-Jacques, à J.J. et à 
Jean-Jacques Rousseau – aucun espace : 
 

Dès qu’il s’établit quelque part, ce qu’on sait toujours d’avance, les murs, les planchers, les 
serrures, tout est disposé autour de lui pour la fin qu’on se propose, et l’on n’oublie pas de 
l’envoisiner convenablement ; c’est-à-dire de mouches venimeuses, de fourbes adroits et de filles 
accortes à qui l’on a bien fait leur leçon. C’est une chose assez plaisante de voir les barboteuses de 
nos Messieurs prendre des airs de Vierge pour tâcher d’aborder cet ours. Mais ce ne sont pas 

apparemment des Vierges qu’il lui faut […]8. 

 

J.J. ne peut avoir ni repli ni répit loin de ses persécuteurs, qu’il nomme « ces 
Messieurs », comme dans Sade9. « Ces Messieurs » exercent autour de lui, sur lui, une 
« vigilance » de tous les instants. J.J. voit « creus[er] sous ses pas de nombreux 
souterrains », il est entouré de « triples murs de ténèbres »10, et surtout « des yeux 
perçants sont sans cesse ouverts sur [lui] »11 : Big Brother rue Plâtrière12. « Un 

                                                   
6 Ibid. 
7 Et reviendra en écho dans les Rêveries : « Moi qui me sentais digne d’amour et d’estime, moi qui me 
croyais honoré, chéri comme je méritais de l’être, je me vis travesti tout d’un coup en un monstre affreux 
tel qu’il n’en exista jamais » (Les Rêveries du promeneur solitaire, op. cit., p. 1076). Ce qui est 
admirable, dans le passage des Dialogues aux Rêveries, c’est la décantation de la persécution au profit 
d’une sagesse qui permet de la tenir à distance. 
8 Dialogues, p. 115. Les « mouches » sont les espions qui surveillent J.J. 
9 « Puisque ces messieurs aiment tant ces drôleries-là… », Les 120 journées de Sodome, Sixième journée, 
Paris, 10-18, 1975, tome I, p. 209. 
10 Dialogues, p. 160. 
11 Dialogues, p. 161. 
12 La rue Plâtrière, derrière l’église Saint-Eustache, est devenue la rue Jean-Jacques ROUSSEAU ; une 
plaque a été posée sur l’immeuble où l’écrivain a vécu. 



 
 

 4 

immense appareil de machines »13 le surveille en permanence. La métaphorisation 
perpétuelle du sentiment de persécution assure la construction d’un espace menaçant 
que l’homme traqué ne peut fuir. Pour Rousseau, c’est-à-dire pour Jean-Jacques, par 
conséquent pour J.J., ces « machines » sont autant de machinations. Le complot se 
démultiplie en une infinité de micro-complots qui envahissent son quotidien. 
 

S’il entre en quelque lieu public il y est regardé et traité comme un pestiféré : tout le monde 
l’entoure et le fixe, mais en s’écartant de lui et sans lui parler, seulement pour lui servir de barrière, 
et s’il ose parler lui-même et qu’on daigne lui répondre, c’est toujours ou par un mensonge ou en 
éludant ses questions d’un ton si rude et si méprisant qu’il perde l’envie d’en faire. Au parterre on 
a grand soin de le recommander à ceux qui l’entourent, et de placer toujours à ses côtés une garde 
ou un sergent qui parle ainsi fort clairement de lui sans rien dire. On l’a montré, signalé, 
recommandé partout aux facteurs, aux commis, aux gardes, aux mouches, aux Savoyards, dans 
tous les spectacles, dans tous les cafés, aux barbiers, aux marchands, aux colporteurs, aux 
libraires14. 

 

Le but est de « le faire chasser de tous les asiles les plus reculés, les plus solitaires »15, 
de lui rendre la vie odieuse par tous les moyens, de ne lui laisser aucun repos et 
d’accroître sa solitude au point qu’il soit « plus seul au milieu de Paris que Robinson 
dans son île »16. Tous ceux qui l’entourent, toute la ville, « toute la génération 
présente »17, tout le monde sait et lui fait savoir qu’il est un être abject, digne de subir 
fantasmatiquement les plus cruels châtiments. 
 

Figurez-vous des gens qui commencent par se mettre chacun un bon masque bien attaché, qui 
s’arment de fer jusqu’aux dents, qui surprennent ensuite leur ennemi, le saisissent par derrière, 
le mettent nu, lui lient le corps, les bras, les mains, les pieds, la tête, de façon qu’il ne puisse 
remuer, lui mettent un bâillon dans la bouche, lui crèvent les yeux, l’étendent à terre, et passent 
enfin leur noble vie à le massacrer doucement de peur que mourant de ses blessures il ne cesse 
trop tôt de les sentir18. 

 

Voilà enfin J.J. « enfermé vif dans un cercueil »19, le dernier lieu d’intimité, on en 
conviendra, mais où il n’échappe toujours pas à ces Messieurs. 

On peut ainsi reconstituer le processus d’annihilation d’un homme par la 
collectivité. En réalité, dans chaque Dialogue les étapes se mélangent, s’entrechoquent 
dans un désordre qui témoigne de quatre années de crise. L’œuvre est inconstruite, 
spasmodique, labyrinthique ; des cycles d’images la traversent, toute une inflation 
rhétorique20 qui la rend sinueuse, oppressante, obsessionnelle. Les Dialogues sont un 
symptôme. 

                                                   
13 Dialogues, p. 161. Comme dans les Mémoires de SAINT-SIMON, le mot est synonyme d’intrigues. 
14 Dialogues, p. 117. Les « Savoyards » sont les petits ramoneurs qui vont de rue en rue, de maison en 
maison. 
15 Dialogues, p. 162. 
16 Dialogues, p. 242. Rappelons que Robinson Crusoé est le seul livre dont ROUSSEAU recommande la 
lecture à Émile. 
17 Dialogues, p. 303. 
18 Dialogues, p. 165. 
19 Dialogues, p. 243. L’image revient dans l’« Histoire du précédent écrit » qui suit le troisième 
Dialogue : « Dans le raffinement de leur barbarie, ils ont trouvé l’art de me faire souffrir une longue mort 
en me tenant enterré tout vif », p. 420. 
20 Triomphe de l’hyperbole, en particulier, sous toutes les formes qu’elle peut prendre : superlatifs, 
adjectifs axiologiques, adverbes d’intensité… Il en est de même dans La Nouvelle Héloïse, mais dans une 
perspective lyrique. Si le lecteur en est exalté dans le roman, il en est effaré dans les Dialogues. 



 
 

 5 

La maladie dont souffre leur auteur s’appelle les Autres. Que lui reproche-t-on ? 

D’abord d’être un plagiaire : le Devin du village est fait d’emprunts, et son auteur 
est un « charlatan » et un « pillard »21. Puis d’être un empoisonneur : il empoisonne 
les consciences avec ses livres, « immense compilation de préceptes de vertu rédigés 
par un coquin »22, dit le Français, mais aussi, au sens propre, ses amis23. Ensuite, d’être 
un satyre, un danger pour les jeunes filles. 
 

Cet Auteur putatif, reconnu par toutes les preuves que vous m’avez fournies le plus crapuleux, le 
plus vil débauché qui puisse exister, a passé sa vie avec les traînées des rues dans les plus infâmes 
réduits, il est hébété de débauche, il est pourri de vérole, et vous voulez qu’il ait écrit ces 
inimitables lettres pleines de cet amour si brûlant et si pur qui ne germa jamais que dans des 
cœurs aussi chastes que tendres ?24 

 

Enfin, il a abandonné ses enfants25. 

Ainsi, tout démontre que J.J. « depuis quarante ans masquait l’âme d’un scélérat 
sous les dehors d’un honnête homme »26. Alors pourquoi ne l’arrête-t-on pas ? 
Pourquoi ne le juge-t-on pas ? La réponse est claire : parce qu’on veut le pousser au 
suicide27. Comme dans tout système totalitaire ou concentrationnaire, c’est par la perte 
de toute intimité que l’on veut briser J.J. Aussi faudrait-il lire les Dialogues au regard 
de L’Archipel du Goulag, où Soljenitsyne montre que le prisonnier ne s’appartient 
plus : tout espace privé, secret, protégé, jusqu’à son corps lui-même, lui est interdit. 

Ce dont on accuse J.J. a beau être absurde, la machine à broyer la psyché se met en 
marche. Une phrase du premier Dialogue est du pur stalinisme : « Quand J.J. n’aurait 
commis aucun crime, il n’en serait pas moins capable de tous »28. La société se doit 
donc de le tenir à l’œil et de tout faire pour l’empêcher de nuire. 

Comment mettre fin aux accusations ? Comment savoir qui est vraiment J.J. ? En 
prenant le système à son propre piège : Rousseau va se rendre chez J.J., ce danger 
public ; il va vivre chez lui, avec lui pendant quelque temps ; il va l’observer, le faire 
parler, l’écouter, en un mot il va l’espionner, mais pour son bien. En d’autres termes, 
Rousseau va fracturer l’intimité de J.J., comme les persécuteurs, mais pour le 
connaître tel qu’il est. Nous pénétrons donc avec lui rue Plâtrière, nous entrons dans 
l’antre du monstre. 

                                                   
21 Dialogues, respectivement p. 83 et p. 85. 
22 Dialogues, p. 99. 
23 Dialogues, p. 196. « Comment ! vous y mangiez aussi ? » demande le Français à ROUSSEAU dans le 
deuxième Dialogue. « Quelles précautions avez-vous donc prises pour que ce fût impunément ? » La 
réputation d’empoisonneur de ROUSSEAU est aussi ancienne que son goût pour la botanique, qui 
apprend à reconnaître les simples : « Ô la savante, la méthodique marche que d’apprendre la botanique 
pour se faire empoisonneur ! », s’exclamera plus loin le Français (p. 252). 
24 Dialogues, p. 88. Allusion à La Nouvelle Héloïse. 
25 Dialogues, p. 104. VOLTAIRE, dans Le Sentiment des citoyens, publié anonymement en 1764, avait 
appris à toute l’Europe le grand secret de ROUSSEAU, qu’il tenait d’une indiscrétion du médecin 
TRONCHIN. Le texte, franchement odieux, finit par demander la mise à mort de ROUSSEAU. 
26 Ibid. 
27 Dialogues, p. 340. Comment ne pas penser ici au Procès de KAFKA et à la version cinématographique 
d’Orson WELLES ? On croyait fermement, au début du XIXe siècle, que ROUSSEAU s’était suicidé. 
28 Dialogues, p. 147. « On ne le punit ni d’un délit ni d’un autre, poursuit le Français, mais on l’abhorre 
comme les couvant tous dans son cœur ». 



 
 

 6 

Un contre tous 

On appréciera le paradoxe de la situation : Rousseau laisse entrer chez lui un 
inconnu qui est lui-même et qui déclare : 
 

Par l’heureux effet de ma franchise j’avais l’occasion la plus rare et la plus sûre de bien connaître 
un homme, qui est de l’étudier à loisir dans sa vie privée et vivant pour ainsi dire avec lui-même : 
car il se livra sans réserve et me rendit aussi maître chez lui que chez moi29. 

 

Commence alors, dans le deuxième Dialogue, un long récit qui contient 
d’incroyables révélations : « J’ai vu dans sa petite cuisine un réchaud, des cafetières de 
fer blanc, des plats, des pots, des écuelles de terre »30. On y trouve même « des petites 
boîtes », qui contiennent à coup sûr des poisons. Cette exploration de l’intimité 
matérielle sert de prélude à une exploration de la psyché de l’habitant des lieux : 
examen méticuleux des traits de son caractère, analyse de ses réactions, histoire de sa 
sensibilité, stratigraphie de sa vie intérieure. 

L’objet des Dialogues est donc double : l’œuvre est une réponse aux accusateurs, 
détracteurs et calomniateurs de tous poils, mais aussi l’éloge de ce que Rousseau 
(l’auteur et/ou son personnage) appelle le « sentiment intime »31. Le mot « intimité » 
est apparu dès les Confessions, le plus souvent en contexte sentimental. Il est associé à 
Mme de Warens, lorsque Rousseau évoque « cette intimité des cœurs qui fut toujours 
la plus douce jouissance du mien »32 ; puis à Thérèse, sa compagne : « Cette douce 
intimité me tenait lieu de tout », hyperbole qui devient plus loin exaltation : « Amitié, 
confiance, intimité, douceur d’âme, que vos assaisonnements sont délicieux »33 ; enfin 
à Sophie d’Houdetot, avec qui il vit « une intimité presque sans exemple entre deux 
amis de différents sexes »34. C’est à ce noyau même de l’être et de la vie que s’attaquent 
« ces Messieurs » : si l’« intimité » est féminine, le complot dans les Dialogues est 
exclusivement masculin. 

Quelle que soit la réalité historique du complot, Rousseau ne peut lutter contre ses 
persécuteurs. L’espace, la parole, l’affect, tout est pour lui saturé d’ennemis35. Il lui faut 
donc trouver un lieu, au sens propre et au sens figuré, où il puisse échapper à ses 
agresseurs. Ce lieu sera tout d’abord, si l’on ose dire, la marche à pied : la mobilité du 
promeneur solitaire, sa liberté d’aller où bon lui semble, sans itinéraire préétabli, lui 

                                                   
29 Dialogues, p. 196. À la fin du roman de SOLJENITSYNE Le Premier cercle, on arrête et on envoie en 
Sibérie deux personnes : la première parce qu’elle est coupable, la deuxième – qui est innocente – parce 
qu’elle aurait pu l’être. 
30 Dialogues, p. 252. « Il n’en faut pas davantage pour empoisonner tout le genre humain », commente 
le Français. 
31 Dialogues, p. 70. 
32 Les Confessions, édition de François RAVIEZ, Paris, Classiques de Poche, 2012, tome I, p. 402 (livre 
I). 
33 Les Confessions, op. cit., tome II, p. 88 (livre VII) et 118 (livre VIII). L’exaltation est justifiée par le 
menu des « petits soupers » avec Thérèse : « un quartier de gros pain, quelques cerises, un petit morceau 
de fromage, et un demi-setier de vin que nous buvions à nous deux ». Il retrouve ce ton exalté dans le 
livre XI : « Ô amitié, rapport des cœurs, habitude, intimité » (p. 423). Notons que les mets de l’intimité, 
qu’il déguste avec Thérèse, sont, pour le public qui entendra ROUSSEAU lire les Confessions en 
décembre 1770, une provocation alimentaire. L’éloge d’une pauvreté heureuse est critique implicite de 
la corruption du goût chez « les heureux du monde », pour reprendre un titre d’Edith WHARTON. 
34 Les Confessions, op. cit., tome II, p. 238 (livre IX). 
35 Sur ce combat (mental) au quotidien, voir l’article de Jean-Marie GOULEMOT, « Stratégies et 
positions dans les Dialogues de Rousseau juge de Jean-Jacques », Cahiers d’histoire des littératures 
romanes (Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte), n°3, 1979, p. 113-121. 



 
 

 7 

permet d’échapper au réseau de pièges dont il est environné. Mais ce lieu sera aussi la 
page où peut se déployer une parole sans entraves dans les Dialogues, puis dans les 
Rêveries : des textes écrits pour personne, publiés après la mort de l’auteur, et que Dieu 
lui-même refuse de lire : lorsque Rousseau veut déposer les Dialogues sur l’autel de 
Notre-Dame, la grille du chœur, ce jour-là, est fermée. Le 24 févier 1776, « je crus dans 
mon premier transport, écrit Rousseau, voir concourir le Ciel même à l’œuvre 
d’iniquité des hommes »36. La commotion est terrible, et Rousseau erre dans Paris 
jusqu’à la nuit, « hébété de douleur » et abominablement seul. 

Enfin, le lieu affectif qui le sauve de ses ennemis sera l’amour de soi, ce centre occulte 
et rayonnant de sa psyché qu’il nomme le « sentiment intime ». 

L’amour de soi n’est pas l’amour-propre. Celui-ci, en effet, est « un sentiment relatif 
par lequel on se compare, qui demande des préférences, dont la jouissance est 
purement négative, et qui ne cherche plus à se satisfaire par notre propre bien, mais 
seulement par le mal d’autrui »37. Ce sentiment est une perversion de l’amour de soi, 
lequel ne veut, au contraire, ni conquérir ni convaincre, et ne cherche pas à nuire. Il 
consiste à accepter ses inclinations, car, « les penchants de la nature étant tous bons, 
en s’y livrant ils sont bons eux-mêmes »38, tautologie qui ferme l’être sur lui-même 
pour le protéger des autres. L’amour de soi est un « art de jouir », de jouir de soi et de 
jouir de peu. On retrouve ici le goût des plaisirs simples qui traverse déjà les 
Confessions et s’épanouira dans les Rêveries. Ceux qui les cultivent, affirme Rousseau, 
sont « bornés par la nature et par la raison »39 ; ils vivent dans « un monde enchanté » 
où ils ne doivent rien à personne et dont personne ne peut les déposséder. 

L’intime comme réponse au complot 

Le « sentiment intime » est l’antidote au complot. Comme dans les Confessions, il 
consiste en micro-bonheurs, en jouissances minimales, mais aussi en une discrète 
euphorie qui naît au contact d’êtres simples, animaux compris. 
 

Il est passionné pour le chant du rossignol, il aime les gémissements de la tourterelle et les a 
parfaitement imités dans l’accompagnement d’un de ses airs : les regrets qui tiennent à 
l’attachement l’intéressent. Sa passion la plus vive et la plus vaine était d’être aimé ; il croyait se 
sentir fait pour l’être : il satisfait du moins cette fantaisie avec les animaux. Toujours il prodigua 
son temps et ses soins à les attirer, à les caresser ; il était l’ami, presque l’esclave de son chien, de 
sa chatte, de ses serins : il avait des pigeons qui le suivaient partout, qui lui volaient sur les bras, 
sur la tête jusqu’à l’importunité : il apprivoisait les oiseaux, les poissons, avec une patience 
incroyable, et il est parvenu à Monquin à faire nicher des hirondelles dans sa chambre avec tant 
de confiance, qu’elles s’y laissaient même enfermer sans s’effaroucher40. 

 

Dans les Confessions, Rousseau évoque les soupers de pain et de fromage avec 
Thérèse, qui ne sait ni lire ni compter : c’est là pour lui le meilleur de la vie, que nul ne 
pourra lui prendre. Aux antipodes de cette épiphanie des cœurs purs, on placera le 
fiasco sexuel avec la courtisane vénitienne Zulietta, qui lui conseille, au propre comme 
                                                   
36 Dialogues, p. 414. 
37 Dialogues, p. 68. 
38 Dialogues, p. 69. 
39 Dialogues, p. 70. 
40 Dialogues, p. 295. C’est là un portrait de J.J. en saint FRANÇOIS D’ASSISE. Dans le bouddhisme 
tibétain, les oiseaux venaient spontanément se poser sur le XVIIe Karmapa, chef de la lignée kagyü. On 
peut aussi évoquer une photo du pape FRANÇOIS, sur la place Saint-Pierre, et de la colombe qui vient 
se poser sur sa main levée. 



 
 

 8 

au figuré, d’aller se rhabiller et de s’intéresser plutôt aux mathématiques qu’aux 
femmes41. Dans le premier cas, l’amour de soi est partagé et se renforce de la présence 
de l’autre42 ; dans le second, l’amour-propre connaît une mortification comme « ces 
Messieurs », plus tard, sauront en infliger. L’intimité, chez Rousseau, est une 
expansion de l’amour de soi : un bonheur vécu dans la transparence et l’union des 
cœurs, comme dans La Nouvelle Héloïse. 

J.J. « avait jadis joui des douceurs de l’intimité en homme dont le cœur était fait 
pour elle »43. Ces « douceurs », ce sont les jours passés aux Charmettes, près de 
Chambéry, avec Mme de Warens ; c’est le bonheur à l’Ermitage avant la conflagration 
passionnelle causée par Sophie d’Houdetot ; ce sont les jours de paix sur l’île Saint-
Pierre où l’homme traqué regarde courir des lapins. Les Charmettes, l’Ermitage, l’île 
Saint-Pierre sont autant de lieux privilégiés, loin des politesses hypocrites du monde, 
car « il n’y a de véritable effusion que dans le tête-à-tête », dans « l’intimité délicieuse 
qui fait la jouissance de l’amitié »44. Tout Clarens est dans cette jouissance, et, en 
amont, l’admirable Essai sur l’origine des langues, où l’on chante et danse autour des 
sources45, à des années-lumière des miasmes de la rue Plâtrière. 

Dans le chapitre IX de l’Essai, nous assistons en quelques paragraphes à la création 
du monde, à la formation des premières communautés humaines, pour qui se pose le 
problème vital de l’eau : l’« art humain » domestique les fleuves, creuse des canaux, 
mais « dans les grandes plaines dépourvues de rivières et dont le sol n’a pas assez de 
pente on n’a d’autre ressource que les puits »46. D’où la nécessité, pour les hommes, de 
« s’accorder » pour les creuser, prétexte à une méditation, proche de celle du Discours 
sur l’inégalité, sur les premiers temps du monde : 
 

Là se formèrent les premiers liens des familles ; là furent les premiers rendez-vous des deux sexes. 
Les jeunes filles venaient chercher de l’eau pour le ménage, les jeunes hommes venaient abreuver 
leurs troupeaux. Là des yeux accoutumés aux mêmes objets dès l’enfance commencèrent d’en voir 
de plus doux. Le cœur s’émut à ces nouveaux objets, un attrait inconnu le rendit moins sauvage, 
il sentit le plaisir de n’être pas seul47. 

 

Suit le récit des « premières fêtes », où, par amour, on apprend à se parler, on danse, 
on chante, emporté par « le plaisir et le désir ». Nous sommes dans une utopie à 
rebours, un monde premier, heureux, uni dans l’euphorie : « Là fut enfin le vrai 
berceau des peuples, et du pur cristal des fontaines sortirent les premiers feux de 
l’amour ». L’idylle est en accord avec la fraîcheur et la vitalité des eaux. Dans cet âge 
d’or, les sentiments sont simples, immédiats, et pour les communiquer on commence 
à les formuler : les premiers chants furent amoureux. 
 

                                                   
41 « Zanetto, lascia le donne e studia la matematica », Les Confessions, op. cit., tome II, p. 73 (livre VII). 
42 Par l’amour de soi, écrit Jean STAROBINSKI, op. cit., p. 249, « notre existence s’affirme 
innocemment : l’amour de soi ne tient compte que du moi, il ignore la différence de l’autre et par 
conséquent ne peut s’opposer activement à autrui. Mais dès qu’autrui apparaît dans le champ de notre 
jugement, nous sommes la proie de l’amour-propre, nous nous comparons, et le mal devient possible ». 
43 Dialogues, p. 198. 
44 Dialogues, p. 227. 
45 Voir Jean STAROBINSKI, « Rousseau et l’origine des langues », in Rousseau. La Transparence et 
l’obstacle, op. cit., p. 356-379. L’Essai et les Dialogues sont aux antipodes l’un de l’autre : d’un côté, un 
monde où l’on ne parle pas encore, mais où l’on danse autour du « pur cristal des fontaines » ; de l’autre, 
les « ténèbres » d’un Paris hanté de malveillance. 
46 Essai sur l’origine des langues, in Œuvres complètes, op. cit., tome III, p. 405. Nous modernisons la 
graphie. 
47 Ibid., p. 406. 



 
 

 9 

Les premières langues, filles du plaisir et non du besoin, portèrent longtemps l’enseigne de leur 
père ; leur accent séducteur ne s’effaça qu’avec les sentiments qui les avaient fait naître, lorsque 
de nouveaux besoins introduits parmi les hommes forcèrent chacun de ne songer qu’à lui-même 
et de retirer son cœur au-dedans de lui48. 

 

Retirer son cœur au-dedans de soi : n’est-ce pas là une définition de l’amour de soi ? 
S’il est le fruit d’une déchéance, il est aussi l’accomplissement du Moi. La société s’est 
perdue, mais l’individu qui n’a pas été emporté par le marasme trouve désormais en 
lui-même la force d’être. La communion des cœurs n’est plus, cette communion dont 
Rousseau cherche à recréer la musique dans La Nouvelle Héloïse – entre autres par les 
chants amœbées grâce auxquels Julie et Saint-Preux se déclarent leur amour – mais la 
compagnie de quelques êtres rares permet de jouir encore, au sein d’un monde hostile, 
de l’euphorie originelle. 

Rousseau n’a cessé de cultiver ces moments d’intimité avec soi-même et quelques 
« êtres selon [son] cœur », moments rares où l’amour de soi peut s’épancher et où 
l’individu rayonne comme aux premiers temps du monde, en parfaite harmonie avec 
lui-même, avec les autres, avec le monde. Dans les Dialogues, c’est-à-dire dans le 
labyrinthe oppressant du monde urbain49, il rêve encore malgré les avanies, les 
menaces et les injures, d’une « intimité parfaite », en homme « né pour de vrais 
attachements »50. C’est là une auto-utopie, le point oméga de son affectivité : 
 

Il passa sa vie à jeter son cœur dans ceux qu’il crut s’ouvrir pour le recevoir, à croire avoir trouvé 
ce qu’il cherchait, et à se désabuser. Durant sa jeunesse il trouva des âmes bonnes et simples, mais 
sans chaleur et sans énergie. Dans son âge mûr, il trouva des esprits vifs, éclairés et fins, mais faux 
doubles et méchants, qui parurent l’aimer tant qu’ils eurent la première place, mais qui dès qu’ils 
s’en crurent offusqués n’usèrent de sa confiance que pour l’accabler d’opprobres de malheurs. 
Enfin, se voyant devenu la risée et le jouet de son siècle sans savoir comment ni pourquoi, il 
comprit que vieillissant dans la haine publique il n’avait plus rien à espérer des hommes, et se 
trompant trop tard des illusions qui l’avaient abusé si longtemps il se livra tout entier à celles qu’il 
pouvait réaliser tous les jours, et finit par nourrir de ses seules chimères son cœur que le besoin 
d’aimer avait toujours dévoré. Tous ses goûts, toutes ses passions ont ainsi leurs objets dans une 
autre sphère51. 

 

Le complot est la réponse du monde au sentiment solipsiste de soi et à son expansion 
rêvée. L’homme qui n’aime qu’aimer se voit opposer « une haine […] active, ardente, 
infatigable », il est environné de « fourbes » qui essaient de « forcer sa porte [avec] la 
férocité des tigres et la flexibilité des serpents »52, qu’on opposera aux animaux 
bienveillants rencontrés plus haut. 

J.J. n’a pas joué le jeu : dès lors, « tout est contre lui, le pouvoir, la ruse, l’argent, 
l’intrigue, le temps, les préjugés »53. C’est là un cycle sans fin : plus l’amour de soi est 
intense, plus le complot s’intensifie, et avec lui la souffrance psychique, une souffrance 
si insupportable que Rousseau va tenter de distribuer dans les rues des billets intitulés 
« À tout Français aimant encore la justice et la vérité »54, billets où l’homme en plein 

                                                   
48 Ibid., p. 407. 
49 Le Paris des Dialogues est celui du premier voyage, en juillet 1742 : « de petites rues sales et puantes, 
de vilaines maisons noires » ; voir Les Confessions, op. cit., tome I, p. 255-256 (livre IV). 
50 Dialogues, p. 236. 
51 Dialogues, p. 235. 
52 Respectivement Dialogues, p. 308, p. 333 et p. 334. 
53 Dialogues, p. 378. 
54 Dialogues, p. 425. 



 
 

 10 

délire accuse les Français de « délire »55. Tel est le dernier face à face où nous 
entraînent les Dialogues, dans une folie raisonnée, rhétorique et rédhibitoire. 

* 

24 octobre 1776 : accident de Ménilmontant. Le vieillard est renversé par un grand 
Danois qui court devant un carrosse. On le relève à moitié mort, et il écrit la deuxième 
Promenade des Rêveries du promeneur solitaire, où comme Montaigne dans le 
chapitre VI du livre II des Essais, « De l’exercitation », il raconte son retour à la fois 
douloureux et délicieux à la conscience. 

Tout se passe comme si cet accident avait matérialisé le complot, comme si le choc 
avait été la preuve physique de l’agression psychique subie depuis des années. Il lui 
reste deux ans à vivre : il ne lutte plus et s’abandonne à cette rêverie dont il fait l’éloge 
dans les Dialogues : « tirer de [soi]-même la jouissance et le bonheur que tous les 
autres vont chercher si loin derrière eux »56, telle sera désormais sa règle de vie. Tout 
son espace est envahi, mais le centre reste intact, le cœur vivant, inaccessible, de 
l’individu. 

Dans la rêverie, écrit-il, on n’est pas « obligé de penser », « on jouit sans agir »57. 
Cet en deçà de la réflexion, en amont de tout raisonnement, est l’essence même de 
l’intime : « L’essence de mon être est-elle dans leurs regards ? »58, s’interroge-t-il, et 
cette question lui sauve la vie. 

L’intime est donc ontologique : l’être avant et après les autres, avant et après 
l’écriture, avant et après la folie. 

                                                   
55 Dialogues, p. 426. « Français, on vous tient dans un délire qui ne cessera pas de mon vivant ». 
56 Dialogues, p. 133. 
57 Dialogues, p. 263. 
58 Dialogues, p. 420. 



 
 

 11 

Bibliographie 

BERCHTOLD, Jacques, « Jean-Jacques dans le taureau de Phalaris. Mythologisation 
du moi-victime et modèles d’identité dans Rousseau juge de Jean-Jacques », in 
Antiquitates Renatae. Festschrift für Renate Böschenstein zum 65. Geburstag, 
Königshausen und Neumann, 1999, p. 149-164. 

 
DE BONIS, Monique, « Une analyse logique du délire. Raison et déraisons : analyse 

des figures de raisonnement dans Histoire du précédent écrit de J.-J. Rousseau », 
Revue internationale de psychopathologie, n°6, 1992, p. 181-211. 

 
GOULEMOT, Jean-Marie, « Stratégies et positions dans les Dialogues de Rousseau 

juge de Jean-Jacques », Cahiers d’histoire des littératures romanes 
(Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte), n°3, 1979, p. 113-121. 

 
GROSRICHARD, Alain, « Gravité de Rousseau, l’œuvre en équilibre », Les Cahiers 

pour l’analyse, n°8, 1967, p. 43-64. 
 
LEJEUNE, Philippe, Je est un autre. L’autobiographie de la littérature aux médias, 

Paris, Seuil, 1980. 
 
STAROBINSKI, Jean, Jean-Jacques Rousseau. La transparence et l’obstacle, Paris, 

Gallimard, collection Tel, 1971. 


